

# V. Garuda dans l'art kmèr

Jean Boisselier

#### Citer ce document / Cite this document :

Boisselier Jean. V. Garuda dans l'art kmèr. In: Bulletin de l'Ecole française d'Extrême-Orient. Tome 44 N°1, 1951. pp. 55-88; doi : https://doi.org/10.3406/befeo.1951.5215

https://www.persee.fr/doc/befeo\_0336-1519\_1951\_num\_44\_1\_5215

Fichier pdf généré le 08/02/2019



## GARUDA DANS L'ART KHMÈR

par

#### Jean BOISSELIER

Il semble que Garuda n'ait guère retenu l'attention des historiens de l'art khmèr qui l'ont parfois considéré comme ne jouant qu'un rôle tout à fait secondaire dans le bestiaire du Cambodge. La place considérable qu'il occupe dans le seul style du Bàyon suffirait, croyons-nous, à lui donner une importance qui est presque de

premier plan.

Considéré comme à peu près négligeable dans les travaux anciens et comme très inférieur aux réalisations de l'Inde, de Java ou du Campa, nous pensons qu'au contraire le Garuda khmèr peut soutenir honorablement toute comparaison, tant par sa valeur esthétique que par la fréquence de ses représentations, avec les réalisations de l'Inde ou des autres royaumes hindouisés. Nulle part, il ne nous paraît avoir eu une importance aussi constante, nulle part son aspect ne s'est aussi vite dégagé de l'influence des prototypes indiens.

Monstre hybride par essence, Garuda acquiert dans l'art khmèr une expression de vie, de majesté et d'équilibre rarement atteinte, unissant harmonieusement les caractères si dissemblables de l'oiseau, de l'homme et du félin. Si les sculpteurs sont arrivés à une réussite étonnante dans leur figuration du naga, leur réussite en ce qui concerne Garuda est tout aussi brillante, encore convient-il de remarquer

que le problème était singulièrement plus complexe.

La place si importante que garudas et suparnas tiennent dans la statuaire, hasrelief et ronde-bosse, a sans doute pour cause le rôle qu'ils jouent tant dans les textes hindouistes que dans les textes bouddhiques. Peu d'êtres fabuleux sont mêlés à plus de légendes diverses, et à ce titre les changements d'orientation religieuse qu'a connu l'empire khmèr ne pouvaient guère influer sur la fréquence des représentations.

Dans la tradition hindouiste, les suparnas ou garudas apparaissent comme les ennemis naturels des nagas. Leur roi Garuda, fils de Kacyapa et de Vinata, y est à la fois celui qui transporta le mont Mandara pour le Barattage de l'Océan et celui qui ravit l'amrta au bénéfice des dieux. Plus tard, aidé d'Indra, il trompera les serpents pour délivrer sa mère asservie par Kadrū, sa rivale. Lié étroitement aux cultes solaires — son frère Aruna est le propre cocher de Sūrya — il apparaît comme symbolisant la victoire et est le vāhana de Visuu, dieu solaire. A ces divers titres garudas et suparnas devaient jouer un rôle essentiel au Cambodge où on sait l'importance que revêtent le Barattage de la Mer de lait dans l'épigraphie comme dans la plastique, les nagas dans la symbolique des sanctuaires, et le culte de Vișnu malgré l'instauration du rituel du Devaraja. Vișnu reste toujours le modèle du monarque cakravartin auquel le souverain khmèr doit s'identifier et le renouveau visnuite, à la fin du xi° siècle, ne manque pas de donner à Garuda une importance nouvelle, immédiatement traduite par la sculpture. Cette importance, il la conservera avec l'adoption du bouddhisme du Grand Véhicule, dans la seconde moitié du xii° siècle. En effet, dans les traditions mahāyānistes, Garuḍa, tout en demeurant l'ennemi des nāgas, devient aussi, et assez paradoxalement, le protecteur de certains d'entre eux qui, comme Mucilinda, s'attachèrent à la personne du maître ou voulurent entendre l'enseignement de sa doctrine. Il semble qu'à ce point de vue il soit assez étroitement lié à Vajrapāni qui revêtirait même exceptionnellement sa forme dans le bouddhisme tardif ( $^{(1)}$ ). Le clan du Foudre que préside Vajrapāņi serait, en quelque sorte, en liaison avec le culte solaire et Garuda y tiendrait un rôle élargi. C'est sans doute cet aspect complexe qu'illustre la statuaire du Bàyon où Garuda apparaît, tout à la fois, comme lié aux nāgas et comme protecteur des Buddha.

Si l'oiseau fabuleux suit de très près les textes de l'Inde, hindouistes et, croyonsnous, bouddhistes, il s'écarte radicalement de ses traditions iconographiques. Très indianisé dans les premières images, il évolue très vite dans un sens strictement khmèr.

Encore conviendrait-il de noter que ce Garuda khmèr, celui de l'époque du Bàyon, est peut-être moins éloigné des types du bouddhisme du Nord qu'it ne l'est des types proprement hindouistes auxquels on se réfère plus volontiers. Les premiers sont toujours restés, semble-t-il, beaucoup plus proches de l'oiseau que les seconds, autant qu'on en puisse juger par les images gandhâriennes et les bronzes tardifs du nord de l'Inde. Etant donné la relative communauté de doctrines, le rapprochement ne saurait, en tout cas, nous surprendre.

#### PLACE TENUE PAR GARUDA DANS L'ART KHMÈR

Des débuts du vii° siècle, époque à laquelle se rattachent la plupart des monuments les plus anciens actuellement étudiables, à la fin du premier quart du xiii° siècle qui correspond à l'apogée de la puissance khmère et au plus grand effort constructeur que l'empire ait connu, Garuda joue un rôle sans cesse plus important. Ayant fait dans la statuaire des débuts modestes, il arrive à occuper, à l'époque du Bàyon, la première place et, aujourd'hui encore, c'est sans doute le personnage mythique dont les formes se sont le moins altérées dans l'art cambodgien.

Dans les monuments du vii siècle, Garuda apparaît dans le décor des linteaux sous son aspect traditionnel de combattant victorieux des nāgas. Ce n'est qu'à la fin du ix siècle qu'il commence à être représenté, toujours sur les linteaux, dans son rôle de vāhana de Viṣṇu. Jouant un rôle assez secondaire dans l'iconographie, il semble que son importance diminue encore pendant la période qui suit la fondation de Yaçodharapura et ce n'est qu'avec le second quart du x siècle et l'installation de la royauté à Chok Gargyar, qu'il connaît une brusque faveur. Cette faveur, qui est marquée par l'apparition des premiers garudas en rondebosse et la création de thèmes décoratifs nouveaux, ne souffre qu'une courte éclipse qui correspond au retour de la monarchie dans le site d'Ankor, sous le règne de

<sup>(1)</sup> A. Getty, The Gods of Northern Buddhism, p. 48.

Rajendravarman. En effet, dès la construction de Bantay Srei (967 A.D.), Garuda recommence à prendre une place sans cesse plus grande dans la décoration architecturale. Durant le xi° siècle, l'importance toujours croissante accordée aux légendes visnuïtes y contribue largement : Garuda apparaît dans les scènes des bas-reliefs, décore épis de faîtage, antéfixes et piédestaux; traité en ronde-bosse, pour lui-même, il est prêt à tenir le rôle que lui réserve la période d'expansion visnuite qui voit l'érection d'Ankor Vat. Les thèmes qui se développent alors ne sont que l'aboutissement des tendances nées quelque cinquante ans plus tôt, mais il nous faut noter que c'est dans cette période que se forme la curieuse association garuda-nāga qui connaîtra une si brillante carrière dans le Cambodge mahāyaniste de Jayavarman VII. Ce règne, qui amène l'empire à son point le plus haut, est celui qui fait la plus large part à Garuda. Réapparu dans le décor des pilastres et des linteaux, il remplace, uni au Naga, l'ancien décor des abouts de balustrades, décore les angles des gopuras, accompagne les gigantesques têtes des tours à visages, alterne avec le lion sur les murailles des terrasses, porte sur ses épaules un Yaksa que nous tenterons d'identifier plus loin. Durant le règne de Jayavarman VII, Garuda a cessé d'être le vāhana de Viṣṇu; s'il est certain qu'il demeure toujours un symbole de victoire, il apparaît surtout comme un protecteur 'du bouddhisme. Ce serait méconnaître le sens de la sculpture décorative khmère, particulièrement de celle de l'époque du Bàyon qui fait conter par les moindres rinceaux tant d'histoires édifiantes, que de donner à tous ces suparnas un rôle seulement décoratif.

Notre but est moins de nous attacher à la valeur symbolique et à l'aspect religieux de Garuda qu'à l'évolution et à la transformation de son aspect et de sa parure. L'un et l'autre nous semblent mériter une étude attentive car ils peuvent fournir des renseignements de datation intéressants, résoudre et aussi poser certains problèmes relatifs à la chronologie des monuments khmèrs. Nous rechercherons donc l'évolution de Garuda à travers les différents styles admis pour l'art khmèr depuis les travaux de M. Philippe Stern et définis par Gilberte de Coral-Rémusat dans L'art khmèr, les grandes étapes de son évolution. Cette division en styles ne constitue qu'une série de points de repères commodes. Il est bien évident que les modifications que peut subir Garuda dans sa représentation ne s'inscrivent pas nécessairement dans les limites de chaque style comme dans un cadre rigide. Une évolution étant un état de continuel changement, changement parfois lent, parfois brusque, chaque aspect nouveau ne saurait coïncider avec les limites de styles établis en fonction du plus grand nombre d'éléments décoratifs.

#### ÉTUDE CHRONOLOGIQUE DES IMAGES

Pour dégager l'évolution du type de Garuda nous croyons devoir étudier toutes ses représentations dans un style donné. L'étude systématique de chaque catégorie d'images : linteaux, bas-reliefs, abouts de frontons, ronde-bosse, etc., ne ferait que compliquer par excès de subdivisions. De plus, le type de Garuda, comme celui de tout personnage plus ou moins divin, répond à des données iconographiques fixes qui ne sont fonction que du temps. L'échelle de l'image n'y a que peu de part et dans une même période un garuda reste toujours identique à lui-même, au moins dans ses traits essentiels, qu'il décore le dé d'une balustrade ou le redent d'une tour. Il ne s'agit que de l'évolution d'un même personnage et non de l'évolution de plusieurs personnages distincts, le temps est le principal facteur de transformation. Il convient cependant de remarquer que Garuda, en tant que vāhana, est lié à l'évolution de la divinité qui le chevauche et qu'il possède ainsi quelques caractères

qui lui sont particuliers; nous les noterons au cours de l'étude systématique par styles. Comme le fait a été maintes fois signalé, ce sont les petites figures en bas-retief, et particulièrement celles des linteaux, qui annoncent les tendances nouvelles. C'est dans les linteaux que Garuda fait justement son apparition et c'est là qu'il restera cantonné pendant un peu plus de trois siècles. Pendant cette longue période nous assisterons à un affranchissement des modèles indiens et à la formation d'un type khmèr du Garuda.

### STYLE DE SAMBÓR (VII. SIÈCLE)

Durant le style de Sambór nous rencontrons Garuda figuré sur plusieurs linteaux à makaras convergents et sur l'un des rares linteaux à scène qui nous soit conservé (1). Dans les premiers, il occupe le médaillon central de l'arc, dans le second nous le voyons à la fois aux extrémités de l'arc et en son milieu. Dans tous les cas, il apparaît sous les traits d'une sorte de Kinnara, obèse, très proche des modèles de l'Inde contemporaine. Ces caractères ne sauraient nous surprendre; dans les linteaux à makaras où tous les éléments du décor sont directement empruntés à l'Inde de la période qui englobe les dernières grottes d'Ajanta et les premières d'Ellora (2), pendeloques issues d'un motif en «accroche-cœur», voire guirlandes croisées, aspect des makaras et des crosses de feuillage, il serait surprenant que Garuda échappât déjà, et seul, à l'influence de l'Inde. Dans les médaillons, il apparaît hiératique. Personnage courtaud «au ventre flasque» ainsi que le veulent les textes, les membres inférieurs, vaguement terminés en pattes griffues, recouverts de plumes à partir du bassin, il tient des deux mains ramenées à hauteur de la poitrine des nāgas monocéphales qui ondulent parallèlement à son corps. Son visage est humain, quoique large et monstrueux : nez démesuré, yeux ronds et saillants, ce sont des traits définis par l'iconographie indienne que les artistes khmèrs rejetteront très vite parce que trop contraires à leur sens inné des proportions harmonieuses. Il est coiffé de grosses boucles et porte, dans un cas au moins, autant que l'état des linteaux permette de juger, une sorte de mukuța tronconique qui est, peut-être, le souvenir de la tiare orfévrie de l'Inde. Ses oreilles sont parées de lourds disques. A part le plumage stylisé qui revêt ses membres inférieurs, il n'a d'oiseau que l'indication, tout aussi stylisée, d'ailes et d'une queue qui apparaissent derrière lui, sans lien très net avec sa personne (pl. XXIII a).

Le très beau linteau à scène de Sambór S¹, malheureusement beaucoup plus abîmé aujourd'hui qu'il n'apparaît sur les photographies (3), présente une variante du type : Garuda y apparaît trois fois, au centre de l'arc et à chaque extrémité. Le visage de celui du centre est seul conservé, encadré d'une chevelure en grosses boucles, au nez très long et aux yeux exorbités, avec les habituels disques d'oreilles (pattra-kuṇḍala), c'est celui que nous lui avions déjà vu sur les linteaux à makaras, mais sa lèvre s'orne, de plus, d'une moustache et il crache une pendeloque. C'est une pendeloque semblable qu'il devait tenir de chaque main, à hauteur de poitrine, à la place des serpents habituels, le plumage des ailes et de la queue est beaucoup plus stylisé que dans les images précédentes et se transforme presque en feuillage, illustrant peut-être l'étymologie « bien feuillu » de suparna. Les garuḍas des extrémités, figurés de profil, sont en mouvement, terrassant, bras levés des nāgas

<sup>(1)</sup> Musée A. Sarraut, linteaux à makaras convergents, C. 141, C. 142; linteau à scène C. 131.

<sup>(2)</sup> Cf. Ph. Stern, Cours professé à l'École du Louvre. 1947-1948.
(3) G. de Coral-Rémusat, L'Art khmèr, les grandes étapes de son évolution, pl. XXIV, fig. 89.

humains à la tête auréolée du capuchon polycéphale, très proches eux aussi des modèles de l'Inde. Chose curieuse, les figures qui ornent les quarts de l'arc et qui sont manifestement des lions reconnaissables à leur crinière, s'ornent de la même queue feuillue que les garudas. Les membres des uns et des autres sont semblables et Garuda, pendant toute la durée de l'art khmèr, conservera les membres postérieurs d'un félin.

### STYLE DE PREI KMEN ET DE KOMPON PRÁH (FIN VIIº-VIIIº SIÈCLES)

Nous ne connaissons pas de représentations de Garuda pendant cette période. La faveur croissante accordée aux linteaux uniquement décorés de motifs végétaux, peut suffire à expliquer leur absence mais il se peut aussi que de nouvelles découvertes modifient sensiblement les données actuelles. Les linteaux à scène continuent à connaître une certaine vogue et les thèmes visnuites semblent y tenir un rôle de premier plan, il est ainsi possible et même probable que Garuda ait continué à être figuré quoiqu'il soit juste de remarquer que le style suivant nous en donne un seul exemple.

### STYLE DU KULÊN (PREMIÈRE MOITIÉ DU IXº SIÈCLE)

Parmi les linteaux, si divers et si variés d'inspiration, qui caractérisent l'art du Kulèn, Garuda n'apparaît qu'une seule fois, au Pràsàt Nāk Tà (1). Il marque un pregrès très net sur ceux que nous avions observés dans le style de Sambór et est déjà fort loin des types indiens. Occupant le centre de la branche mais sans être isolé dans un médaillon, il est toujours hiératique et tient du même geste deux nāgas monocéphales dont il immobilise maintenant les queues sous ses griffes. Les caractères « oiseau » se sont accusés au détriment des caractères humains. Le plumage est plus naturaliste, surtout aux ailes, beaucoup moins stylisées. La tête aussi est moins humaine, le personnage conserve les disques d'oreilles et une coiffure en boucles plus petites, mais la naissance du nez s'orne des plis caractéristiques des personnages « terrible » qui s'accordent si bien avec le bec des rapaces. L'état de la pierre ne permet malheureusement pas de conclure à l'existence d'un bec ou d'un nez. Enfin, il porte une ceinture qui est le début du véritable vêtement de plumes qui ceindra ses reins dans les siècles suivants.

### TRANSITION (VERS LE MILIEU DU IX. SIÈCLE)

A Trapăn Phon, qui peut marquer la transition vers le style de Prán Kô, Garuda apparaît pour la première fois dans son rôle de vāhana. Il porte Viṣṇu à califourchon sur ses épaules comme dans les pièces anciennes de l'Inde et de Java, attitude exceptionnelle dans l'art khmèr. Il étreint, à la base du capuchon, deux nāgas monocéphales dont le corps se transforme en la branche feuillue du linteau. Son nez est devenu un bec authentique dont la naissance se plisse, peut-être à l'imitation de Java. Il garde les disques d'oreilles mais est coiffé d'un diadème et d'un mukuṭa tronconique et évasé, manifestement copié sur celui de Viṣṇu, prototype probable

<sup>(1)</sup> BEFEO, XXXVIII, I, pl. LXIX A.

du mukuța en pagodon qui apparaîtra au style suivant. Garuḍa vāhana porte la coiffure de la divinité qui le chevauche, il la gardera pendant de longs siècles, cependant son diadème s'orne déjà des rosaces au-dessus des oreilles qui caractériseront les yakṣas. M. Ph. Stern a étudié l'évolution du linteau à garuḍa dans les pièces marquant le passage du style du Kulèn vers celui de Práḥ Kô (1).

### STYLE DE PRÁH KÔ (TROISIÈME QUART DU IX SIÈCLE)

Les pièces étudiées par M. Ph. Stern peuvent se rattacher, du point de vue de l'évolution de Garuda lui-même, au style de Práh Kô proprement dit. Les linteaux des Pràsàt Kôk Pô A et D, de Kapilapura et du Pràsàt Čàk ont entre eux beaucoup de traits communs, très voisins de ceux que nous noterons à Práh Kô 589.

Tous ces linteaux présentent une composition assez voisine, Garuda, traité en motif d'axe, y apparaît tantôt en pied, tantôt à mi-corps, figuré seul ou dans son

rôle de vāhana.

Partant du type étudié à Trapan Phòn que nous considérons comme la véritable pièce de transition, nous croyons pouvoir établir la ligne d'évolution suivante :

Au Pr. Càk, Garuda est figuré en pieds, il possède de petites ailes et son torse est nu mais il porte une large ceinture emplumée. Il tient par la queue deux petits nāgas tricéphales dont les capuchons s'affrontent à ses pieds (2).

Ă Kôk Pô D, il n'apparaît qu'à mi-corps mais son buste s'orne d'un collier pectoral. Il tient toujours la queue de nāgas tricéphales, mais le corps de ceux-ci

devient la branche du linteau et les têtes apparaissent aux extrémités.

A Kapilapura, il est de nouveau figuré en pied, avec la ceinture de plumes mais la poitrine nue, les nāgas sont traités dans le même esprit qu'à Kôk Pò D, avec un capuchon plus évolué toutefois. Ce type, malgré la disparition du collier, réalise la fusion presque complète des tendances apparues dans les deux linteaux précédents.

A Práh Kô 589 enfin, deux linteaux qui semblent confirmer le sens de l'évolution supposée méritent d'être notés. L'un présente un garuda étreignant les queues de nāgas-branches terminés par un capuchon pentacéphale cette fois, l'autre montre un garuda portant Viṣṇu assis sur ses épaules en aisance royale, jambe droite pendante (pl. XXIII b). Les deux garudas, figurés à mi-corps, portent le collier pectoral, le diadème à rosaces au-dessus des oreilles et le mukuṭa évasé que nous avions noté à Trapāň Phòn. Les têtes sont devenues davantage encore celles d'oiseaux avec un tracé des arcades sourcilières rappelant le mouvement des plumes autour des yeux des rapaces.

A Prán Kô encore, doivent être signalés les premiers garudas détachés des linteaux. Nous les rencontrons, pour la première fois semble-t-il, dans le décor de stuc des pilastres, debout dans une arcature trilobée, ailes et queue éployées, ils ne tiennent pas les traditionnels serpents et la ceinture de plumes paraît être leur

seule parure.

A Bàkon, nous notons une autre innovation qui semble sans lendemain mais qui,

<sup>(1)</sup> BEFEO, XXXVIII-I, Le style du Kulén, p. 143 et pl. XLVII, B, C., pl. XLVIII.
(2) Il convient de noter que le sanctuaire N. du Pr. Čàk est seul achevé. Son linteau, du même type que celui du sanct. S., porte un Garuda richement paré : collier, ceinture de torse, ceinture abdominale, tous ces caractères tendent à le placer à une date nettement postérieure à celle du sanct. S. où le Garuda, bien que seulement épannelé, ne montre aucune trace de bijoux. Les mêmes remarques peuvent être faites au sujet des colonnettes, le sanct. N. paraîtrait ainsi avoir été achevé une date postérieure à celle de la fondation.

du moins, accuse la tendance nouvelle à utiliser Garuda dans tous les éléments du décor architectural. C'est une frise, décorée de lions atlantes et d'arcatures polylobées accrochées, qui s'orne, aux extrémités, de petits garudas traités vaguement dans le même esprit que les gardiens de sanctuaires. Figurés en couples encadrant les lions, l'un d'eux présente la particularité, exceptionnelle, d'être une femelle,

possédant un buste féminin et tenant le chasse-mouche.

L'évolution des linteaux étudiée jusqu'à Práh Kô paraît reprendre avec Lolei ou plutôt avec le linteau de Pr. Kôk Pò A dont le style nous semble devoir se rattacher directement à celui des linteaux de Lolei. Nous y retrouvons Viṣṇu sur Garuḍa, maintenant assis à la javanaise. Garuḍa, debout, est paré du collier pectoral et porte la ceinture emplumée. Celle-ci s'est enrichie d'un long pan de plumes qui va devenir constant dès lors. Les nāgas tricéphales sont tenus sous les bras retournés en arrière et se redressent au niveau de la tête de Garuḍa, la branche étant interrompue aux quarts par des têtes de monstres, de nouveaux capuchons de nāgas se retrouvent aux extrémités.

Ainsi, au terme d'une évolution qui nous paraît jalonnée de Trapān Phon à Pr. Kôk Pô A par Pr. Càk, Pr. Kôk Pô D, Kapilapura et Prán Kô, le type de Garuda khmèr s'est constitué. L'évolution paraît logique, allant du plus simple au plus compliqué, corroborée par l'étude des linteaux eux-mêmes. Nous n'ignorons pas, cependant, que toutes ces modifications sont apparues dans un style novateur entre tous et dans un temps très court et que telles transformations que nous pensons devoir s'être accomplies successivement ont pu naître dans le même temps. Quoi qu'il en soit, c'est dans le style de Prán Kô que Garuda commence à acquérir une réelle importance et qu'il prend ses caractères essentiels.

Avant de terminer l'étude du style de Práh Kô, nous croyons devoir mentionner encore un linteau de Lolei où une tête de garuda tient la place du traditionnel Kāla (1). Cette tentative qui ne sera guère reprise qu'au Pr. Čān Sram 284, probablement contemporain de Prè Rup, et à Bantãy Srĕi sous une forme un peu différente, mérite de retenir l'attention : avec son bec large aux contours arrondis, c'est le Garuda le plus proche de la tradition javanaise et, partant, des figurations cames

A l'époque de Prán Kô ces affinités ne sauraient nous surprendre (2).

### STYLE DU BĂKHÈŃ (FIN DU IX° SIÈCLE ET DÉBUT DU X°)

Après l'intéressante floraison du style de Pràh Kô, le style de Bàkhèn apparaît comme une période d'appauvrissement. Le mouvement semblait déjà s'annoncer à Lolei et les monuments de cette époque ne présenteraient aucune image digne d'être signalée s'il n'existait, parmi les bas-reliefs intérieurs du Pràsat Kravan (Sre central)

une grande figure de Vișnu monté sur Garuda (pl. XXIV a).

Le monument date de 921 A. D. et le relief qui nous intéresse, tout en restant dans la ligne générale d'évolution, marque un progrès sensible et annonce à bien des égards les figurations du style suivant. C'est le premier Garuda sculpté à grande échelle, avec un torse nettement humain raccordé à des membres inférieurs qui sont plus ceux d'un félin que d'un oiseau de proie, encore que munis de serres puissantes. Il est maintenant figuré passant, dans une attitude qui est peut-être d'envol (3),

<sup>(1)</sup> Histoire universelle des Arts (L. Réau), t. IV, p. 219, fig. 169, en bas.

 <sup>(2)</sup> Ph. Stern, L'Art du Champa et son évolution.
 (3) La même attitude se retrouve d'ailleurs, dans le même monument, sur un linteau.

alors qu'antérieurement il était constamment de front et hiératique (sauf aux seules extrémités du linteau de Sambór S-1). Toujours diadémé et coiffé du mukuṭa viṣṇuïte, son visage est malheureusement difficilement étudiable. Il porte la ceinture et le long pan triangulaire de plumes apparu à Pr. Kôk Pò A. Les ailes et la queue, au plumage stylisé, font écran derrière le corps. Viṣṇu est assis sur ses épaules, à la javanaise, comme dans les sculptures que nous croyons les plus récentes du style de Práḥ Kô, mais Garuḍa soutient ses genoux de ses deux mains dans une attitude nouvelle qui correspond bien à la marche ou à l'envol. Tel que nous venons de l'étudier, le Garuḍa du Pr. Kravān confirme le sens de l'évolution proposée pour le style de Práḥ Kô tout en apportant un progrès par son attitude. Il marque en outre le passage de la sculpture décorative au grand bas-relief tout en adoptant les données de la première.

### STYLE DE KOH KER (DEUXIÈME QUART DU Xº SIÈCLE)

Après la demi-éclipse qu'il avait connue à l'époque que nous venons d'examiner, Garuda rencontre dans le style de Kòḥ Ker une exceptionnelle faveur. Style puissamment créateur, l'art de Koh Ker l'élève à la dignité monumentale et le réalise en ronde-bosse (1). Au Pr. Kravan, la tendance nouvelle s'amorçait, mais Garuda n'y était traité à grande échelle qu'en fonction de son rôle de vāhana. Au Pràsàt Thom de Kòh Ker, nous le voyons traité pour lui-même, majestueux, dans son rôle de destructeur des nagas et dans des proportions qu'il ne retrouvera pas avant la fin du xuº siècle. Ici, il apparaît, semblant poursuivre les nāgas rampants, au départ des chaussées est et ouest (2). Toujours mi-homme, mi-oiseau, il a conservé beaucoup des caractères que nous avions observés au Pr. Kraván : torse humain et ceinture de plumes avec le long pan antérieur qui, ici, dans la ronde-bosse, joue le rôle d'un point d'appui. Le même rôle est dévolu à la queue qui, par nécessité, prend une curieuse forme « en queue de cheval ». Cet aspect inattendu sera conservé, aux époques postérieures, même dans le bas-relief, où il ne répond cependant plus à aucune nécessité technique. Sa parure se développe à l'imitation de celle de la plupart des statues du même temps : collier pectoral, ceinture de torse et ceinture orfèvrie sur la ceinture de plumes, bracelets, elle gagne même les membres inférieurs et le dessus de la queue qui s'ornent de rinceaux. Son diadème, à la ressemblance de celui des yaksas, présente la composition propre au style avec des bandes lisses remplaçant les bandes à perlage; son mukuṭa, toujours copié sur celui de Vișnu, est tronconique et étagé. Une innovation mérite d'être notée : les disques d'oreilles sont remplacés par des pendants en forme de boutons ovoïdes qui seront dès lors caractéristiques de Garuda. La tête se rapproche davantage encore de celle de l'oiseau de proie tout en conservant les oreilles humaines, le collier de barbe, les yeux ronds et saillants et le motif ornemental de la naissance du nez qui appartiennent aux yaksas «terribles». Ces caractères hétérogènes n'ont pas empêché le sculpteur khmèr de réaliser une composition très équilibrée dont l'attitude de mouvement, ailes écartées, bras levés et projetés en avant, ne manque pas de grandeur. Cette pièce peut compter parmi les plus remarquables de l'art khmèr et le fait vaut d'être signalé d'autant qu'elle appartient à une période qu'on a trop considérée comme celle du hiératisme.

<sup>(1)</sup> Il se pourrait qu'un garuda en ronde-bosse situé près de la source de Wat Ph'u lui soit antérieur, il paraît présenter un facies humain, mais il est beaucoup trop érodé pour être étudiable et nous ne pouvons en tenir compte dans une étude d'évolution.
(2) AKC, pl. XXXIV.

Cette œuvre n'est pas la seule création originale. Pour la première fois, croyonsnous, Garuda est traité en atlante, ailes ouvertes, aux angles d'un piédestal du
Pr. Kraham (Pr. Thom). Pour la première fois aussi, toujours au Pràsat Thom
(Gop. I) il décore les antéfixes d'angles (1). Il y apparaît sous une arcature, à mi-corps,
le visage assez humain mème, presque simiesque, avec un bec où la forme du nez est
encore évoquée. Il conserve les anciens disques d'oreilles, ses ailes sont faites de petites plumes stylisées, toutes égales. Coudes écartés, mains à hauteur de poitrine, il
tient deux nāgas tricéphales dont les capuchons se redressent à la partie inférieure
de l'antéfixe. Une telle figure paraît très en retard sur le degré d'évolution atteint
par les autres représentations, mais c'est un fait assez fréquent pour mériter d'être
noté que les personnages des antéfixes sont un peu en marge de l'évolution qu'ils
ne suivent assez souvent qu'avec un certain décalage. Ils ne sauraient donc constituer
un point de repère très sûr.

A côté de ces représentations nouvelles propres au Pràsat Thom, il conviendrait encore de noter aux Pràsat Čen 271 et Sample 274,4 des garudas décorant les échiffres. La description de H. Parmentier n'est malheureusement pas assez détaillée

pour que nous puissions les inclure dans cette étude.

Nous continuons à rencontrer Garu! a dans le décor des linteaux, traité en vāhana ou seul. Trois de ces linteaux méritent de retenir l'attention : celui du sanctuaire Nord du Pràsàt Čěn 271 où Garuḍa debout, en abhaya-hasta, pose ses serres sur les bustes de quatre suparṇas (?) traités franchement en oiseaux (2), celui du Pràsàt Dĕi Chnăn 218, 16 où Garuḍa tient dans son bec la tête d'un personnage diadèmé, fléchissant sur les genoux, que nous ne réussissons pas à identifier actuellement (3), celui du Pràsàt Rolum 281, 4 enfin, qui présente un garuṭa vāhana dans une composition qui paraît une tentative de renaissance éphémère du type des linteaux à scène (4).

### STYLE DE PRÈ RUP (VERS LE MILIEU DU Xº SIÈCLE)

Cette période de courte durée, considérée comme de transition, est en réalité et à bien des égards un véritable retour en arrière, presque une condamnation des formules de Kòh Ker. Elle se caractérise par la copie du décor du style du Bàkhèn; cette recherche d'inspiration dans un passé toujours plus lointain trouvera son plein épanouissement avec le style de Bantāy Srĕi. Quoi qu'il en soit, comme durant le style du Bàkhèn, les monuments de l'époque de Prè Rup utilisent fort peu Garuda dans leur décor. Tout au plus pouvons-nous noter celui qui se mêle aux S suspendus du décor des montants de fausses-portes (Prè Rup). Ces petits garudas, par copie du style du Bàkhèn n'ont plus que leur diadème pour seule parure mais ils sont figurés passant comme à la fin du style (pl. XXIV b).

### STYLE DE BANTÂY SREI

Le goût pour les motifs empruntés au passé atteint son maximum avec Bantãy Srĕi mais non sous la forme d'une copie servile (5). Si les compositions, si certains détails sont empruntés à des modèles anciens, du style de Práḥ Kò ou antérieurs, la

<sup>(1)</sup> AKC, pl. XXXIX-A.

<sup>(2)</sup> AKC, pl. XXXVII-B. (3) AKC, pl. XXXVIII-A.

<sup>(4)</sup> AKC, pl. XXXVIII-B.
(5) Cf. G. de Coral-Rémusat, Influences de l'art de Rolúos sur le temple de Bantãy Srěi, in J.A., juillet-septembre 1933, p. 189.

décoration n'en a pas moins renoué avec les traditions de Kòḥ Ker. Un linteau du Pràsàt Sralau (1) est caractéristique de la nouvelle tendance, s'orne d'un grand garuḍa portant Viṣṇu dans l'attitude, tombée en désuétude, de l'aisance royale. Mais les traits de Garuḍa, sa parure sont ceux du style de Kòḥ Ker et, arrangement nouveau, aux extrémités de la branche, d'autres suparṇas avalent des hampes à la place si souvent occupée par de petits lions. Un autre linteau, de Bantãy Srei celui-là, utilise comme motifs de quarts des têtes de garuḍas très proches de l'oiseau de proie et marquant un net progrès sur celles de Kòḥ Ker dans le sens du naturalisme. Les mêmes têtes se retrouvent d'ailleurs dans le décor des pilastres (2) alternant avec des têtes de lions (pl. XXV).

Style novateur, Bantãy Srei emploie les suparnas dans un nouvel élément de la décoration architecturale. Ils apparaissent, concurremment avec les lions, aux extrémités des frontons, disposition sans doute inspirée de celle notée pour les antéfixes de Kòh Ker mais avec un aspect tout autre. Toujours sous une arcature, ils sont figurés en pieds, projetés en avant, sortant de la gueule d'un makara. Leur corps paraît nu et les membres inférieurs continuent d'être beaucoup plus ceux d'un félin que d'un oiseau; bras ramenés à la poitrine ou relevés à hauteur de la tête, ils tiennent

une pendeloque dans leur bec (3).

Nous noterons encore que le type du garuda paraît avoir influencé celui des génies d'échiffre à tête de rapace qui s'est modelé à son image. Ces personnages étaient, à Koh Ker, réalisés dans un esprit très particulier et se différenciaient nettement de Garuda, à Bantãy Srei ils semblent au contraire avoir subi une contamination sensible dans le traitement de la tête et des ailes.

### STYLE DES KHLÄN (FIN DU Xº SIÈCLE, DÉBUT DU XIº)

Cette période, assez importante du point de vue de l'évolution générale de l'art khmèr pour avoir mérité de constituer un style, n'apporte cependant que peu d'éléments nouveaux dans le domaine de la statuaire et pour le cas particulier de Garuda rien ne peut être noté. Il n'est pas figuré dans les monuments les plus caractéristiques, Tà Kèv, Phǐmānàkàs, Gopuras du Palais Royal ou Khlān. Tout au plus, sur la foi d'Henri Parmentier, pouvons-nous signaler sa présence à Práḥ Vǐhār qui appartient presque au style suivant. Ce garuda serait intéressant à connaître autrement que par une description sommaire : accompagnant la queue des nāgas aux chaussées, «devant un décor de hampes», il semble être une forme héritée de Kòḥ Ker, mais le style du Bàphûon marquant un profond changement d'orientation et une rupture presque complète avec la tradition établie, peut-être nous aiderait-il à comprendre s'il s'agit d'une sorte de brusque mutation ou d'une évolution dans laquelle le style des Khlān constituerait un chaînon actuellement manquant.

### STYLE DU BÀPHÛON (DEUXIÈME MOITIÉ DU XIº SIÈCLE)

Après la relative pauvreté constatée pour la première moitié du siècle, le style du Bàphûon paraît marquer un élan nouveau caractérisé par l'apparition de types inédits et le changement des formules iconographiques. Le renouveau de faveur

(2) Avant-corps du sanctuaire central, face est.

<sup>(1)</sup> Conservation d'Ankor.

<sup>(3)</sup> Il faut noter qu'un rappel du passé est possible pour cette attitude, B. Srei puise son inspiration fort loin dans le temps et le garuda humain du linteau de Sambór S-I tenait une pendeloque entre ses dents (cf. supra).

que cette période accorde à Garuda ne s'arrêtera plus et celui-ci prendra une impor-

tance toujours croissante jusqu'à la fin de l'art khmèr.

C'est durant le style de Bàphûon que Garuda semble pour la première fois représenté en ronde-bosse, soit seul, soit dans son rôle de vāhana alors que les seules statues que nous avions notées jusqu'à présent étaient liées aux nāgas des chaussées. Les nouvelles images méritent une étude particulière et nous les décrirons plus loin. Une autre création caractéristique du style est celle des suparnas décorant les épis de faîtage. Ces épis ornés de petits suparnas, sculptés à double-face sous une arcature ajourée, que nous rencontrons à la galerie du deuxième étage du Bàphûon, sont le prototype des épis de faîtage à personnage dansant qui floriront au style d'Ankor Văt (pl. XXVI a).

Au Bàphûon, ils sont plus qu'une fantaisie de décorateur : les abouts des faussestuiles sont sculptés de petits nāgas tricéphales et les suparnas du faîtage sont liés à leur présence. Les abouts de fausses-tuiles de l'époque d'Ankor Văt ne seront qu'un développement du même thème. Garuda se retrouve aux antéfixes, le plus souvent en vāhana, aux angles des piédestaux dans son rôle d'atlante, sur les moulures des soubassements (1) où il se mèle au feuillage. Enfin, le Bàphûon illustrant de nombreux épisodes du Rāmāyaṇa, nous le voyons, au Gopura nord du deuxième

étage, délivrant Rāma et Laksmana des flèches d'Indrajit (pl. XXVI b).

Le garuda du style de Baphûon rompt par son aspect, nous l'avons signalé, avec la tradition établie, tandis que la face semble marquer un retour vers des caractères plus anthropomorphes, le corps, au contraire, est en général, beaucoup plus celui d'un oiseau qu'à aucune autre période de l'art khmèr. La tête perd de son naturalisme et s'aplatit; le bec, toujours aigu, prend moins de place dans un visage qui évoque assez maladroitement celui des asuras, à la naissance du bec la marque «terrible» est traduite par une série de triangles d'un effet peu heureux mais bien caractéristique du style. Le diadème et le mukuța vișnuite ainsi que les pendants d'oreilles allongés sont conservés. Le corps se rapproche, autant qu'il se peut pour un être hybride, de celui de l'oiseau : la poitrine est très bombée, avec, souvent, un thorax presque en bréchet et les bras sont généralement supprimés, sauf lorsqu'ils sont indispensables au rôle de Garuda, qu'il soit atlante ou qu'il tienne les serpents par exemple. Les ailes, petites, sont perpendiculaires au corps mais il arrive qu'elles soient à leur tour supprimées lorsque les bras ont dû être conservés. Notons encore une taille très marquée, une certaine tendance à la sveltesse, bien en accord avec l'esthétique du style, et nous devons reconnaître que Garuda est bien loin de la tradition de l'Inde. La ceinture et le pan s'amincissent et sont souvent traités en véritable élément de parure, ancêtre du pan orné des grands garudas du style du Bàyon.

Deux rondes-bosses méritent une étude quelque peu détaillée : le Garuda du Pràsat Ólok (2) et le Garuda vāhana de Vät Kandal (Prei Vên) (3). Le premier (pl. XXVII a) qui manque, à vrai dire, de qualités esthétiques, présente un intérêt réel du point de vue iconographique. C'est, à notre connaissance, le premier garuda traité nettement pour lui-même. Avec un torse humain trop ample et des bras grêles collés aux petites ailes de l'époque, une tête presque clownesque à force de vouloir être terrible, il n'a rien de cette beauté ni de cette majesté que nous nous plaisons à signaler. Tenant dans ses mains, à hauteur d'épaules, les queues de nāgas faméliques dont les capuchons se redressent à ses pieds, il pourrait passer pour

<sup>(1)</sup> Bàphûon, soubassement de la tour centrale.

<sup>(2)</sup> Dépôt de la Conservation d'Ankor.
(3) Musée Albert Sarraut, B. 344.

l'archétype du Garuda du Bàyon. Mais, en plus, il enserre de ses griffes deux petits animaux facilement reconnaissables: une tortue et un éléphant. Ces deux proies suffisent à caractériser l'épisode illustré par le sculpteur. C'est celui où Garuda se rend chez ses demi-frères les nāgas pour y délivrer sa mère Vinatā prisonnière de Kadrū et la scène se situe au moment où il a saisi, près du lac Ālamba, l'éléphant Supratīka et la tortue Vibhavasu dont il fera sa nourriture (1). Les nāgas qu'il tient ne semblent pas imposés par le texte, sans doute ne sont-ils figurés que par tradition.

Le second annonce déjà le style d'Ankor Vàt dont il est peut-être assez proche. Du personnage qui était sur ses épaules, il ne reste malheureusement que les pieds, mais l'arrachement de la pierre indique qu'il était debout. Nous sommes ainsi passés, au cours des siècles, de la pose à califourchon à la pose debout qui caractérisera tous les Viṣṇu montés de l'époque d'Ankor Våt. Le garuda, peut-être en añjalihasta, enserre contre sa poitrine deux nāgas tricéphales dont les capuchons encadrent sa tête devant ses ailes éployées. C'est le premier aspect d'une composition qui, encore exceptionnelle dans le style suivant, prendra tout son développement à l'époque du Bàyon. L'expression du visage, le diadème et le mukuta restent sans changements notables. Le torse, quoique très humain, est couvert sur le dos de plumes d'une facture assez naturaliste, qui se continuent sur les ailes tandis que celles des jambes sont traitées en sampot quadrillé maintenu par une ceinture orfèvrie à pan. Tous ces caractères font du garuda de Vàt Kandàl une pièce de transition vers le style d'Ankor Våt que nous allons aborder.

#### STYLE D'ANKOR VÅT

(DERNIÈRES ANNÉES DU XI. SIÈCLE ET PREMIÈRE MOITIÉ DU XII.)

L'importance du style d'Ankor Vat est exceptionnelle pour l'évolution du garuda, cette importance il la doit moins à la faveur dont jouissent les thèmes visnuites qu'à l'esprit créateur des artistes dont les œuvres fixent la plupart des traits qui caractériseront le style du Bàyon. C'est en effet durant les quelque cinquante ans que dure le style d'Ankor Vat que nous assistons à l'apparition du garuda associé aux nāgas, association caractéristique des monuments du Bàyon, et à celle du garuda étreignant les nāgas, bras levés, dans l'attitude que lui conserveront les décorateurs des tours à visages et des terrasses.

Malgré ces innovations si marquantes par les prolongements qu'elles comportent, le style d'Ankor Vat ne fait que continuer, en les affermissant, les tendances du style du Baphûon pour la fréquence des représentations. Garuda tend à s'imposer partout où existait le Nāga et celui-ci n'apparaît seul que d'une manière presque exceptionnelle. Les images, du point de vue iconographique, marquent au contraire une rupture à peu près complète avec celles du Baphūon, les artistes reviennent à la tradition établie tout en s'orientant vers une esthétique nouvelle et en parant leurs créations de bijoux au goût du jour. Il ne s'agit pas d'une copie du passé mais bien d'une évolution continue dans laquelle les tentatives du Baphûon s'inscrivent comme un entr'acte.

En règle générale, Garuda est représenté avec un torse humain et les membres postérieurs d'un félin bordés de plumes stylisées. La tête est nettement celle d'un oiseau, avec une tendance caractéristique à épaissir la partie inférieure de la mâchoire,

<sup>(1)</sup> Gop. Rao, Elements of Hindu Iconography. t. I, part. I. p. 283 et suiv.

la barbe est conservée mais sous l'aspect d'une sorte de galon orfèvri qui se mue en plumes à la fin du style. Les oreilles, ornées de pendants allongés, sont toujours très nettes. Diadème et mukuṭa conique sont constants, sauf dans les petites figures décoratives qui annoncent les tendances nouvelles et dans les réalisations les plus tardives. Les figures sont parées : collier pectoral alourdi de pendeloques, bracelets; la ceinture, le pan antérieur de la queue sont maintenus sous une forme généralement orfèvrie qui tend à se modeler sur les pans d'étoffe du style et il arrive que, par une même contamination, le bord supérieur du sampot de plumes se rabatte en corolle comme dans la statuaire humaine. Les ailes, minces et collées aux bras, sont quelque-fois supprimées, c'est le seul trait qui marque une continuité avec certaines images du Bàphûon, il apparaît surtout sur les figurations qui paraissent les plus anciennes. Pour plus de clarté, dans un style où les aspects de Garuḍa revêtent une importance exceptionnelle, nous croyons devoir fragmenter notre étude.

#### 1. — GARUDA VĀHANA

Comme nous pouvions nous y attendre dans un style où le visnuïsme est prépondérant, Garuda est fréquemment représenté en vahana, sur les linteaux, dans le décor des pilastres, sur les grands bas-reliefs d'Ankor Vat (1). Tous sont d'un même type, aboutissement de la ligne évolutive que nous avons esquissée au cours de l'étude des différents styles. Garuda est toujours figuré passant, le plus souvent vers la droite, exceptionnellement vers la gauche, le buste rejeté en arrière, les bras écartés. tête levée dans une attitude qui évoque bien l'envol. L'attitude de Visnu est l'invention la plus caractéristique, il est debout sur les épaules de son vahana, jambes demi-pliées, en posture de combat. Il arrive que Garuda supporte, de ses paumes ouvertes, d'autres personnages dont la présence s'explique par l'épisode illustré, nous n'avons pas à les étudier ici. Le Garuda du pavillon nord-ouest des Galeries d'Ankor Vat présente une particularité exceptionnelle dans l'art khmèr : son torse est couvert de plumes stylisées en mèches et les membres postérieurs sont entièrement emplumés, eux aussi. Soulignons encore que ces membres, constamment copiés sur ceux des félins, ont à ce point perdu tout aspect «oiseau» qu'ils ne se terminent plus en serres comme à Koh Ker mais en griffes semblables à celles des divers lions.

#### 2. - LES SUPARNAS DES ABOUTS DE FAUSSES-TUILES

Les Suparnas apparaissaient dans le décor des épis de faîtage du Bàphûon tandis que les nāgas ornaient les abouts des fausses-tuiles. A Ankor Vât, l'union des deux thèmes s'opère : suparnas et nāgas se trouvent réunis sur un même about, le premier enserrant les seconds contre sa poitrine, tantôt figuré en entier, tantôt sortant à micorps des feuillages. Une telle association préfigure les compositions des balustrades du Bàyon et, comme là, nos suparnas sont déjà représentés sans diadème et coiffés de plumes rayonnantes. Les nāgas sont, de plus, devenus bicéphales; dès lors les capuchons à nombre impair de têtes seront fréquemment abandonnés.

<sup>(1)</sup> Pavillon d'angle N.-O., 1° étage. Nous ne tenons pas compte ici des garudas de la Galerie N. qui, probablement tracés à l'époque de la décoration d'Ankor Våt, ont éte certainement achevés beaucoup plus tard par une main-d'œuvre étrangère ou très imprégnée de traditions étrangères, qui copie avec plus ou moins de bonheur et de sidélité le modèle du pavillon N.-O. Cf. infra.

# 3. — GARUDA AUX EXTRÉMITÉS DES FRONTONS ET AUX ABOUTS DES BALUSTRADES

Comme il s'associe aux nāgas des abouts de fausses-tuiles, Garuda se mêle à ceux des frontons et des balustrades. Relativement rare dans le décor des premiers, où sa présence se traduit par une série d'essais dans des voies différentes, essais qui seront abandonnés dès la fin du style, nous le retrouvons au contraire presque constamment uni aux nāgas des seconds et c'est là qu'il poursuivra sa carrière avec une importance toujours croissante.

Décor des extrémités de frontons et nāgas-balustrades ne sont pas sans s'interpénétrer et leur étude doit être menée de concert. A notre connaissance les seuls monuments de Thommanon, de Cau Sày Tévodà et d'Ankor Våt nous montrent des extrémités de frontons portant des garudas, mais ceux-ci présentent une extrême

variété.

A Thommanon, à côté de frontons décorés pour la plupart des nāgas traditionnels, existent deux frontons où figure, à côté du capuchon dressé du nāga, un petit garuḍa qui semble le pourchasser, du pied et du poing, dans un geste hérité de Kòh Ker mais avec plus de fantaisie et de dynamisme. Ces garuḍas, représentés sans ailes,

semblent constituer les premières tentatives du style (pl. XXVII b).

A Ankor Vat, tous les frontons sont terminés par les nagas traditionnels à l'exception de ceux des bibliothèques du deuxième étage où Garuda est représenté hiératique, debout à côté des nagas traités dans l'esprit habituel. La formule est assez maladroite et la scène est sans lien, mais Garuda ne porte pas de diadème; paré d'une ceinture et d'un pan très élaboré, il peut être considéré comme une des réali-

sations de la fin du style.

A Čau Sày au contraire, l'association est illustrée d'une manière à peu près constante, tant aux frontons qu'aux antéfixes d'angles, avec une grande variété. Le plus souvent Garuda apparaît sous une forme réduite, debout sur la tête du nāga axial, les bras relevés, mêlé aux feuillages de la crête. Ailleurs, c'est sa tête seule qui apparaît au même endroit, dans une stylisation qui annonce déjà celle du Bàyon. Deux extrémités de frontons sont particulièrement intéressantes : elles présentent toutes deux un gros garuda dressé entre les nāgas et apparaissant à mi-corps. L'un élève les bras au-dessus de sa tête, l'autre les étend horizontalement derrière les nāgas. La tête de celui-ci est malheureusement la seule conservée, elle présente de grandes analogies avec celle du Garuda des Bibliothèques du deuxième étage d'Ankor Vàt : absence de diadème, barbe traitée en élément de parure. Il pourrait en constituer le prototype.

Si nous nous plaçons du seul point de vue de l'évolution du garuda, la chronologie des monuments semblerait s'établir ainsi: Thommanon, Ankor Vàt, Čau Sày Tévodà, parties les plus récentes d'Ankor Vàt. Nous n'ignorons point que l'étude des procédés de construction, sinon la construction elle-même, tend à placer Cau Sày au début de la série mais sa décoration, comme celle de Thommanon d'ailleurs, est inachevée et nous la croyons, dans son ensemble, postérieure à celle de ce dernier monument. Il est donc probable que la décoration de Cau Sày soit, approximativement, contemporaine de celle d'Ankor Vàt et que certaines tentatives aient trouvé

leur application dans les parties les plus récentes d'Ankor Vat.

Les nāgas-balustrades du style montrent généralement dans leurs crêtes de petits garuḍas qui, comme ceux des extrémités des frontons de Čau Sày, présentent la plus grande variété. Garuḍa est, le plus souvent, figuré les bras plus ou moins écartés

et apparaissant à mi-corps au-dessus du nāga médian, mais il arrive aussi qu'il figure dans la crête de chaque nāga ou qu'à la terrasse de Tép Praṇàm il soit en vāhana, avec Viṣṇu sur ses épaules. Comme pour les frontons, nous n'avons pas de formule fixe et une même terrasse nous livre souvent la plus grande variété de combinaisons.

La création la plus originale, et celle qui aura le plus grand retentissement, est à Ankor Våt, aux abouts des balustrades des chaussées intérieures du deuxième étage. Presque tous ces abouts sont plus ou moins brisés et assez peu lisibles, mais il en existe un beau fragment au Musée de Berlin, autrefois reproduit au Bulletin de la Commission archéologique, et nous avons eu la bonne fortune d'en reconnaître un, intact, qui avait été installé sur les superstructures de la tour centrale d'Ankor Vat. C'est celui-ci (pl. XXXVIII a et b) que nous allons étudier. Apparenté aux formes que nous avions notées à Cau Say Tévodà, il reprend, en les agrandissant à l'échelle de la balustrade, les thèmes des abouts de fausses-tuiles. Pour respecter la composition de l'éventail sculpté sur les deux faces, Garuda est figuré en pieds à la face antérieure prenant naturellement appui sur la semelle de la balustrade, et apparaissant à mi-corps au-dessus des feuillages à la face postérieure. Vues de profil, les deux compositions sont à des niveaux différents mais la figure antérieure est la traduction fidèle des abouts de fausses-tuiles à suparna entier, comme la face postérieure est celle des abouts à suparna apparaissant à mi-corps au-dessus des feuillages. Comme eux, les garudas des balustrades sont encadrés de doubles capuchons de nagas dont ils n'enserrent que le premier col; comme eux encore ils sont sans diadème. Ils appartiennent indiscutablement au style d'Ankor Vat : la tête est bien caractéristique et s'auréole de feuillages semblables à ceux des nagas des chaussées. Le feuillage de la face postérieure, rayonnant, traité dans un modelé assez plat ne permet pas davantage le doute. La ceinture et le pan antérieur s'enrichissent mais, comme le collier, ils sont encore très différents de ce qu'ils deviendront dans le style du Bayon et comme au bas-relief du pavillon nord-ouest, les pattes se terminent en griffes de lion. Figuré soit à mi-corps soit franchement dressé, le Garuda differe encore notablement du type qu'adoptera le style du Bàyon, il en diffère aussi par son aspect mais il en constitue néanmoins le modèle certain et du même coup il confirme le sens de l'évolution proposée par G. de Coral-Rémusat et M. Ph. Stern.

#### 4. — GARUDA AUX ANTÉPIXES D'ANGLES.

Si certains antéfixes d'angles se rapprochent beaucoup, nous l'avons vu, des compositions des extrémités de frontons, il en est d'autres — à Cau Sày Tévodà et à Ankor Vat — qui annoncent les garudas aux bras levés du style du Bàyon.

A Cau Sày, I'un de ces antéfixes nous montre un garuda dressé sous une arcature polylobée, étreignant cette arcature dont les extrémités se transforment sous ses pieds en un nāga tricéphale. Le thème n'est guère que la reprise de celui que nous avions noté à Kòḥ Ker, puis à Bantāy Srĕi mais la composition est nouvelle et va faire école. C'est elle que nous retrouvons aux antéfixes de la tour centrale d'Ankor Vàt. Mais là, l'arcature s'est simplifiée, évoquant le corps de serpents et Garuda, surtout, est tout différent, il a perdu son diadème et se cambre davantage. Les bras dressés plus haut, poitrine bombée, bien carré sur ses pattes, c'est le modèle de tous les garudas «atlantes» du style du Bàyon.

Ainsi, malgré l'essai de formules vite abandonnées (1), le style d'Ankor Våt apparaît

<sup>(1)</sup> Nous n'avons pu tenir compte ici du curieux Garuda-atlante du sanctuaire de P'imai, les photographies que nous avons pu voir étaient trop peu nettes pour en permettre l'étude. Nous croyons

comme la source à laquelle les décorateurs de l'époque du Bàyon viendront puiser. Les deux principaux aspects de Garuda ont été fixés pour eux, il leur suffira de leur donner un développement nouveau.

#### STYLE DU BAYON

(DEUXIÈME MOITIÉ DU XII. SIÈCLE ET DEBUT DU XIII.)

Avec l'adoption des doctrines mahāyānistes et l'affaiblissement du vișnuïsme, qui n'est d'ailleurs jamais complètement rejeté, il aurait pu paraître normal que Garuda perdit de l'importance qu'il avait prise durant le style d'Ankor Vat. Il n'en est rien cependant et il connaît au contraire dans le style du Bàyon une faveur qu'il n'avait jamais connue auparavant. Les thèmes visnuïtes ne sont plus que rarement exploités et nous ne connaissons guère qu'un Visnu monté sur Garuda, celui de la galerie intérieure ouest du Bayon dont l'ensemble des bas-reliefs est considéré comme tardif. Il y a donc lieu de rechercher les causes d'une brillante carrière qui nous semble liée au mahāyānisme même. En effet, garudas et suparņas ont toujours joué un rôle important dans le bouddhisme, rôle qu'attestent déjà les œuvres du Gandhāra, et qui paraît s'accroître encore avec le développement du bouddhisme du Nord. Ce rôle semble double, il est en effet traditionnellement en rapport avec les nāgas, Garuḍa ne saurait avoir envers eux l'attitude d'ennemi implacable que nous lui connaissons. Dans le bouddhisme, il convient de distinguer les bons nagas des mauvais : Mucilinda qui abrita le Tathāgata au moment de l'Illumination, Kātika, Elapattra, Girika, Vidyujjvala, Nanda, Upananda qui lui rendaient hommage, Apalala qui lui fit sa soumission. Garuda ne peut raisonnablement avoir en face de ceux-ci la même conduite qu'avec leurs congénères qui ont ignoré la doctrine. Le bouddhisme du Nord admet que Vajrapāni dut même les protéger contre la haine de Garuda en prenant sa propre forme à la demande du Buddha lui-même (1). A la lumière des textes, il est permis de se demander si Garuda n'a pas, à l'époque du Bàyon, ce double rôle de destructeur et de protecteur, s'il n'est pas à la fois le Garuda traditionnel et destructeur et Vajrapāņi protecteur. A cet égard les garuḍas sur nāgas, aux bras levés, pourraient illustrer ce dernier aspect de même que les grands garudas tels que ceux de l'enceinte de Práh Khan, qui portent au-dessus de leur tête une borne décorée de Buddha. Nous assisterions ainsi, durant le style du Bàyon, a un développement constant du thème nouveau qui donnerait une importance croissante à Garuda considéré comme protecteur des nagas. Le personnage à la coiffure de yakșa dont il devient le vahana pourrait être une représentation de Vajrapāṇi en tant que fidèle acolyte du Buddha. Nous ne pouvons malheureusement émettre à ce sujet qu'une hypothèse, les mains de presque toutes les pièces que nous avons pu observer étant brisées ou l'attribut qu'elles tiennent étant trop indistinct pour y reconnaître un foudre avec certitude.

Il nous reste maintenant à étudier les différents aspects de Garuda à l'époque du Bàyon. S'il est possible que les caractères profonds du personnage aient changé, il n'en reste pas moins que l'évolution se continue sans à-coups. Les traits essentiels que nous avions notés à la fin du style d'Ankor Vat — faciès d'oiseau plus accusé,

néanmoins qu'une étude serrée de ce Garuda, dont le type paraît isolé dans l'art khmèr, pourrait fournir un élément de datation intéressant.

<sup>(1)</sup> A. Getty, op. cit., p. 155.

disparition du diadème, parure enrichie — caractérisent Garuda à l'époque du Bàyon. S'il disparaît des extrémités des frontons comme des abouts de fausses-tuiles, nous le retrouvons constamment associé aux nāgas des balustrades, en cariatide ou en atlante aux frises, sur les murs, aux redents des tours et plus rarement dans le décor des pilastres et des linteaux, aux dés des balustrades, ou encore vāhana d'un personnage dans lequel nous ne saurions reconnaître Visnu.

#### 1. - GARUDA VĀHANA

C'est, de toutes les images de Garuda, celle qui marque le plus profond changement avec les représentations antérieures. Une telle transformation ne saurait nous surprendre puisque Garuda est figuré dans un rôle nouveau. Le groupe, dont on connaît des exemples assez nombreux, est sculpté en rondes-bosses de dimensions

généralement réduites.

Garuda, plus trapu qu'à l'époque d'Ankor Vat, apparaît torse cambré, jambes écartées, un pied légèrement en avant. Bras levés et mains ouvertes, il a plus de majesté et de puissance mais moins de dynamisme qu'à Ankor Vat. Bras et jambes s'encadrent de plumes stylisées beaucoup plus importantes qu'aux époques antérieures et la parure s'est enrichie : ceinture et pan antérieur traités franchement en décor orfévri, collier pectoral, collier-ceinture, bracelets hauts et bracelets de poignets. La tête est devenue celle, stylisée, d'un oiseau de proie et les oreilles se simplifient, s'agrémentant de motifs allongés qui tendent à donner aux lobes l'aspect de mèches; la barbe, achevant son évolution, est devenue une véritable collerette de plumes. Dans les images qui semblent les plus anciennes, le diadème est conservé mais celui-ci se modèle sur la tête de Garuda et s'incurve au milieu du front tandis que, sans doute par force d'habitude, le mukuţa viṣṇuīte est maintenu (pl. XXIX). Ce diadème disparaît à son tour, se transforme progressivement en auréole de plumes à l'imitation des autres représentations.

Rompant avec l'évolution des images de Viṣṇu, le personnage porté par Garuḍa est de nouveau assis en aisance royale sur ses épaules. Les yeux ronds, paré, portant disques d'oreilles et diadème de divinité terrible, les deux mains reposant sur les genoux, notre personnage est évidemment un yakṣa dans lequel nous avons dit que nous étions tenté de reconnaître un aspect de Vajrapāṇi. L'absence de tout attribut conservé ne nous permet malheureusement pas d'acquérir une certitude bien que le bouddhisme tardif mêle assez souvent les images de Garuḍa à celles de Vajrapāṇi. En dehors de celui-ci, nous ne voyons guère qu'Aruṇa, le frère de Garuḍa, qui puisse occuper une même position. Garuḍa le portait lorsqu'il apprit que Kadrū tenait Vinatā en esclavage. Nous avons déjà rencontré un épisode de la même légende illustré à l'époque du Bàphûon mais nous comprenons mal la brusque faveur qu'elle semblerait connaître et n'imaginons pas dans quel ensemble pourrait figurer un tel groupe encore que quelques scènes de pilastres semblent se rapporter à la même légende de Vinatā.

#### 2. — LES ABOUTS DE FAUSSES-TUILES

A une époque où Garuda a une importance qu'il n'avait jamais connue, il peut paraître surprenant que le décor heureux, quoique chargé, élaboré à l'époque d'Ankor Vat, disparaisse brutalement. Cette disparition a sans doute sa cause dans le désir, ou plutôt le besoin, de construire vite qui caractérise tout le style, besoin qui se traduit par la disparition des abouts compliqués, la substitution de niches

de faîtage taillées dans un bloc monolithe aux épis richement sculptés, l'invention des fausses fenêtres à stores, la simplification progressive du décor des pilastres. A une époque de hâte, les sculpteurs habiles ne peuvent plus être retenus aux décors d'importance secondaire.

### 3. — GARUDA AUX EXTRÉMITÉS DES BALUSTRADES

C'est, de tous les motifs utilisant Garuda, celui qui est le mieux connu et le plus abondamment décrit (1). Lié directement au Nāga, il a été étudié en même temps que celui-ci et son évolution a été déjà établie. Peu de choses sont à reprendre dans le chapitre qu'y a consacré G. de Coral-Rémusat et les différents types déterminés, aussi bien que la chronologie proposée, restent valables; tout au plus pourronsnous y apporter quelques précisions.

Le fait nouveau le plus important qu'il convienne de noter est qu'il ne s'agit pas pour le style du Bàyon d'une création de toutes pièces. Si «l'importance subite prise par Garuda» est bien caractéristique de l'époque, et si elle nous semble trouver ses raisons profondes dans le développement du Mahāyāna, il n'en reste pas moins que l'association Garuda-Nāga a des modèles directs dans le style d'Ankor Våt et

que c'est à partir de ces modèles que se poursuit l'évolution.

Nous avions vu qu'à la chaussée intérieure du deuxième étage d'Ankor Vat Garuda était figuré aux deux faces de l'about. C'est une même composition que nous rencontrons dans les plus anciens édifices du style du Bàyon. Mais, alors qu'à Ankor Vat Garuda était représenté debout et en pied à la face antérieure, les abouts de la première période le montrent tous chevauchant aux deux faces une tête de Kāla. C'est, en somme, l'aspect de la face postérieure des abouts d'Ankor Vat qui a fait école puisque Garuda y apparaissait à mi-corps au-dessus de rinceaux rayonnants. A Bantay Samrè, ces rinceaux sont remplacés dans certaines balustrades par une tête de Kāla, c'est celle-ci que les sculpteurs de la première période du Bàyon vont donner pour monture à leur Garuda dont la posture à califourchon constitue la véritable création avec représentation des cuisses emplumées de grosses écailles imbriquées (2). A Ankor Våt, Garuda apparaissait entre les nagas, il est maintenant devant ceux-ci. Pour le reste, il est fort proche de ceux du deuxième étage d'Ankor Vat : même tête à mâchoire inférieure un peu forte, même parure un peu enrichie seulement. Tout au plus pouvons-nous noter que les mains qui étaient plaquées au col du nāga à Ankor Vat se projettent maintenant, paumes en avant, dans le geste de l'absence de crainte. Le naga s'est modifié davantage puisque de chaque côté de Garuda apparaît maintenant un triple capuchon.

Très vite, et toujours semble-t-il dans la première période du style, les têtes de Kāla que chevauchait Garuda disparaissent et elles sont remplacées par des nāgas tricéphales (3). Garuda encore figuré aux deux faces de l'about n'a subi aucune modification notable en dehors de l'enrichissement de sa parure et du développement

de son auréole de plumes.

L'évolution continue, marquée par la disparition du Garuda de la face postérieure de l'about, remplacé par une figure de dos où se dessinent les ailes, les cuisses et la queue dressée et très stylisée. C'est la représentation la plus fréquente et nous la rencontrons dans la plupart des constructions de la deuxième période du style (4).

<sup>(1)</sup> G. de Coral-Rémusat, op. cit., p. 108 et suiv.

<sup>(2)</sup> Tà Prohm, parties les plus anciennes, Terrasse Royale : extrémité N., peut-être en réemploi.
(3) Tà Prohm, terrasse cruciforme entre Gop. IV, W et enceinte extérieure.

<sup>(4)</sup> Bantay Kdei et Srah Srah, Práh Khan d'Ankor, Pr. Khan de Kn Svay, parties de Bantay Chmar, Vat Nokor.

Les caractères de la face se sont fixés, tout à la fois naturalistes et décoratifs, le sampot de plumes paraît s'enrouler autour des cuisses en bandes obliques dont le liseré inférieur est visible, comme au grand Garuḍa du pavillon sud-ouest d'Aṅkor Vàt. La queue s'orne de petites têtes, exceptionnellement de nāgas au Práḥ Khằn d'Aṅkor et à Bantãy Chmàr, et généralement de garuḍas qui seront conservées dans la dernière période. Les transformations les plus marquantes portent sur les nāgas dont les capuchons s'emplument à l'imitation de Garuḍa tandis que les têtes s'auréo-lent aussi de plumes rayonnantes.

Les crêtes de feuillages se simplifient en formes flammées au décor toujours plus simplifié. La partie inférieure de la composition est calée par un motif en crosse. L'enroulement de celle-ci, copié sur certains décors de pilastres, fournit un précieux élément de datation : les pièces les plus anciennes présentent toutes des enroulements ascendants tandis que les plus récentes ont l'enroulement tourné vers le bas

(pl. XXX).

Notons que le type de Garuda décrit ne donne qu'un aspect général et quelque peu simplifié, il nous était impossible de tenir compte d'une infinité de petites modifications de détails, fantaisies d'artistes ou d'écoles qui aboutiraient à reconnaître, parfois dans un même monument, plusieurs types distincts. Ces fantaisies existaient d'ailleurs dans les nāgas-balustrades dont une seule terrasse peut nous donner plusieurs types bien différenciés dans le détail et rentrant pourtant, de toute évidence, dans un même groupe (1). Pour cette raison nous ne croyons pas devoir distinguer le Garuda du Práh Khan de Kompon Svay de ses congénères. Chevauchant des nāgas couronnés de façon anachronique, apparaissant au milieu de huit nāgas, au lieu des six habituels, il peut être considéré comme un essai sans postérité d'une école locale (2) et possède par ailleurs toutes les caractéristiques du type défini : plumage, parure, crêtes de feuillage flammées, crosses à enroulement ascendant. Par contre, les garudas de Bantãy Chmàr, avec les crosses enroulées vers le bas et une certaine simplification dans le détail, paraîtraient les plus tardifs.

Nous arrivons ainsi au dernier type qui correspond vraisemblablement à la troisième partie du style du Bàyon. L'attitude de Garuda marque un profond changement sur les types précédemment étudiés puisqu'il est désormais figuré bras levés.

Cette attitude n'est pas, au propre, une création du style du Bàyon, à l'époque d'Ankor Vat il était figuré souvent ainsi dans la crête des nagas et nous avons vu qu'à Cau Sày Tevodà il en existait même un, de grande taille, accomplissant le même geste. Succédant à l'absence de crainte, ce geste peut difficilement être considéré comme de menace. Garuda peut fort bien apparaître comme protecteur des nagas abrités par ses ailes et le Bàyon mahāyāniste réaliserait l'union des deux anciens antagonistes.

Garuda est toujours représenté bras levés et collés aux ailes garnies de deux rangs de plumes — les paumes tournées vers le ciel. Ils s'ornent de deux galons de plumes stylisées marquant, l'un, le bras, l'autre, l'avant-bras. Le sampot est semblable à celui décrit pour le deuxième type mais l'auréole de plumes s'est développée et la parure s'est encore enrichie gagnant toute la poitrine et les épaules. Comme le notait G. de Coral-Rémusat (3) la face postérieure s'est de plus en plus simplifiée et la queue s'orne d'un buste de petit garuda. En avant, c'est toujours un nāga tricéphale qui est chevauché tandis que c'est un capuchon pentacéphale qui est figuré

(3) Op. cit., p. 109.

<sup>(1)</sup> Terrasses de Tép Pranam, de Práli Pithu, Cau Say Tévoda.

<sup>(2)</sup> La remarque peut encore être formulée pour les lions cabrés du même monument, on n'en connaît d'autres exemples qu'à Kòh Ker.

de façon assez illogique, à l'arrière (1). Les nagas se sont multipliés aussi de part et d'autre de Garuda, c'est cinq têtes qui apparaissent maintenant de chaque côté à l'abri de ses ailes et la crosse inférieure, réduite, est même masquée, à la face anté-

rieure, par un sixième petit nāga figuré de profil (pl. XXXI).

Les dés des balustrades s'ornent aussi fréquemment de petits suparnas atlantes, figurés aux angles du dé, ils alternent avec des lions dressés, nous les rencontrons aux balustrades des premier et deuxième types, avec le troisième type suparnas et lions disparaissent généralement et sont remplacés par de petits nāgas tricéphales dressés (2).

#### 4. — GARUDA ATLANTE

Le Garuda atlante paraît être le motif le plus marquant du style du Bàyon. Il ne s'agit pas, là encore, de création originale puisque, sous les deux aspects — qu'il étreigne les nagas, les bras levés au-dessus de la tête, ou que chevauchant encore les nāgas, il soutienne un angle de corniche à bout de bras - nous avions déjà pu l'étudier dans le style d'Ankor Vat. L'art du Bayon donne à cette image un développement exceptionnel : nous l'avons déjà signalé aux dés des balustrades, nous le retrouvons dans le décor des frises, décorant les murailles, aux redents des gopuras ou soutenant les corniches entre les têtes des tours du Bàyon. Compte non tenu des dés de balustrades, il semble caractériser la troisième période du style du Bàyon (3). Nous ne le rencontrons pas, en tout cas, avant la deuxième période où il est représenté sur 1a plupart des corniches des salles dites de danseuses. Ce n'est qu'avec l'apparition des tours à visages qu'il atteint l'échelle monumentale : redents des gopuras à visages, Terrasse Royale d'Ankor Thom. Cet essor paraît suivre la construction du Práh Khẳn d'Ankor dont les gopuras ne comportent pas encore les visages mais où de grands garudas ont été plaqués au long et aux angles des murs d'enceinte et vraisemblablement surajoutés. Ils ne figurent pas encore aux portes d'Ankor Thom et le premier essai semble avoir été tenté au Práh Thköl de Kömpon Svay sous une forme compliquée tendant à unir les divers symboles traditionnels : éléphant tricéphale, kāla, garuḍa et haṃsa.

Les garudas des salles de danseuses doivent être étudiés les premiers puisqu'ils paraissent les plus anciens. Ils sont généralement dressés aux angles des corniches, tenant les bras arqués, deux grands nāgas dont les capuchons se lovent à leur-côtés, maintenus sous leurs griffes. Les garudas sont peu différents de ceux des balustrades tant par leur aspect général que par le détail de leur parure mais, quoique non diadémés, ils portent souvent un mukuṭa conique semblable à celui des devas. Les nāgas qu'ils maintiennent sont, au contraire, sans rapports avec ceux des balustrades. Sans crête, ils rappellent beaucoup le nāga Mucilinda sur lequel est assis le Buddha, ou les nāgas enroulés de Nāk Pān. J. Przylusi avait crû reconnaître en eux Nanda et Upananda. Leur ressemblnce avec les nāgas des corniches peut nous amener à supposer que ceux-ci seraient de « bons » nāgas protégés par Garuḍa. Notons qu'à Bantāy Chmàr la corniche présente à côté des garuḍas d'angle une

théorie de suparnas figurés passant (4).

Les plus anciens garudas monumentaux que nous connaissons sont, sans doute,

(2) Bayon, Terrasse supérieure.

(4) Édifice d'angle sud-ouest de la Galerie des bas-reliefs.

<sup>(1)</sup> Les grands garudas de la Terrasse Royale chevauchent cinq têtes à la face antérieure.

<sup>(3)</sup> Pour la distinction entre les différentes périodes du style du Bàyon, cf. Ph. Stern, Cours professé à l'École du Louvre, 1947-1948.

nous l'avons dit, ceux du Práḥ Thköl. Placés aux angles du pràsat, ils occupent toute la hauteur du premier étage et ont un rôle de cariatide véritable puisque, à bout de bras, ils ne font que soutenir la corniche sur laquelle est établie une frise de haṃsas en haut-relief. Au geste près, ils rappellent leurs congénères des balustrades du premier type et annoncent le deuxième, puisque, debout sur une tête de kāla ils s'encadrent de six capuchons de nāgas et que se dresse à leurs pieds, traité en antésixe d'angle, un capuchon pentacéphale placé derrière la tête de kāla. Tous ces nāgas sont, de plus, traités dans le même esprit qu'aux balustrades, même mussle et même crête emplumée. Le geste et l'aspect des nāgas ne réapparaîtront qu'aux tours du Bàyon, dans une composition dissérente toutesois et liée à celle des extrémités de frontons.

Les garudas du mur d'enceinte du Práh Khẳn d'Ankor montrent, au contraire, une parenté beaucoup plus directe avec les figures des salles de danseuses. Comme elles, ils se dressent, bras levés devant les ailes, tenant deux gros nāgas pentacéphales, sans crête ni auréole, qui, au nombre des têtes près, sont semblables d'aspect à celles de Mucilinda ou des nāgas de Nāk Pān (1). Abondamment parés, les oreilles très stylisées et presque confondues dans le plumage des joues, ils n'ont plus de diadème mais conservent encore le mukuța conique des devas. Leur ceinture et son pan vertical, quoique très riche, s'enrichira encore pas la suite, elle ne comporte encore qu'un large fleuron à la place de la boucle; dans les œuvres que nous pensons postérieures, d'autres fleurons prendront de l'importance sur le pan lui-même. Que ces garudas apparaissent comme les protecteurs et les gardiens du temple, nous n'en saurions guère douter mais leur rôle de protecteur des Buddha est nettement souligné. En effet, qu'ils soient aux angles du mur d'enceinte ou plaqués au mur lui-même ils se détachent en avant d'un socle en pétales de lotus qui supporte, aux angles, une grande borne décorée de quatre figures de Buddha, et sur le mur lui-même une grande niche ornée d'une seule figure. Toutes sont malheureusement bûchées et il est bien improbable qu'on puisse déterminer l'identité exacte du personnage martelé, Buddha ou Bodhisattva. Quoi qu'il en soit, les motifs d'angle paraissent préfigurer la composition des tours à visages : figure tournée vers les quatre orients et protégée par une association Garuda-Nāga.

Les garudas des tours à visages, sauf celles d'Ankor Thom, ne font que reprendre la même symbolique et Garuda se loge aux redents, entre les avant-corps. Il est semblable d'aspect à ceux de Práh Khan avec, seulement, un pan vertical de ceinture orné de motifs plus lourds. Placé maintenant à un angle rentrant, son socle présente antérieurement un grand espace libre que les décorateurs ont utilisé pour faire apparaître un troisième capuchon de nāga. Ce capuchon, qui rappelle celui qui existait déjà dans les antéfixes d'angle à l'époque d'Ankor Văt, a l'avantage de masquer un vide disgracieux que le pan vertical de la ceinture ne suffisait pas à meubler. Tous les nāgas sont à sept têtes et deviennent ainsi entièrement semblables à ceux de

Nãk Pẵn.

Les suparnas qui alternent avec des lions dressés à la Terrasse Royale appartiennent au même type et conservent le troisième nāga lové entre leurs pieds (pl. XXXII). Ces nāgas, à cinq têtes, s'ornent de nouveau d'une petite crête et sont représentés franchement de face, beaucoup plus proches de ceux des balustrades et des abouts de frontons, quoique sans trompe. Il faut noter pour les suparnas que leur sampot est devenu lisse et ne se marque plus que par son rebord inférieur. La parure s'est beaucoup enrichie dans le détail, avec un emploi de perlage qui est caractéristique

<sup>(1)</sup> Comme ces derniers d'ailleurs, la tête centrale porte un petit mukuța conique de deva qui accuse le caractère de nagaraja bienfaisant des serpents considérés.

des figures sculptées aux terrasses. Les pendants d'oreilles sont en forme de fleurs losangées à quatre pétales et s'alourdissent d'une pesante pendeloque de rinceaux qui court sur toute la largeur de l'épaule. Ce sont, avec les garudas des tours du Bàyon, les figures les plus chargées, elles nous paraissent contemporaines.

Les garudas atlantes des tours à visages du Bàyon (1) appartiennent à deux types, soit qu'ils ornent les petites tours, soit qu'ils se dressent aux angles des grandes. Les premiers, par manque de hauteur disponible, chevauchent de nouveau les nagas des extrémités des frontons, comme à Cau Say Tévodà, mais collés à l'angle de l'étage ils en soutiennent la corniche (pl. XXXIII). Les seconds, debout, sont traités franchement en antéfixes d'angle. Ils ne jouent pas, en fait, le rôle de cariatide et tiennent, comme aux redents des gopuras, deux nagas de leurs mains levées et un troisième naga sous leurs pieds. Dans l'un et l'autre cas, il s'agit de nagas crêtés, à trompe de makara, très différents de ceux que nous avions précédemment décrits. Nous ne pensons pas, cependant, qu'il faille conclure à une différence d'identité entre ceuxci et ceux-là. Nous avons dit que la place disponible avait obligé les décorateurs à remettre en honneur une composition ancienne et oubliée. La nécessité de composer avec une extrémité de fronton amenait à garder aux nagas leur aspect traditionnel et pour des raisons d'harmonie le même aspect devait être donné aux nagas des antéfixes des grandes tours. Garuda, par ailleurs, porte toujours le mukuța conique que nous avions noté aux autres atlantes et s'orne de sa plus riche parure combinant celle des images de la Terrasse Royale à celle des figures des balustrades tandis qu'apparaît à son cou un collier de gros médaillons qu'il emprunte aux visages voisins.

#### 5. — GARUDA DANS LE DÉCOR DES LINTEAUX ET DES PILASTRES

Après les remarquables compositions que nous venons d'étudier, les petites figures des linteaux et des pilastres peuvent paraître bien insignifiantes et, en fait, leur intérêt réside seulement dans les scènes qu'ils illustrent.

Aux linteaux (2), il arrive que Garuda occupe le centre de la composition, en vol horizontal, le bras droit levé dans une action malheureusement impossible à définir; mais il est intéressant de noter que les motifs de quart de ces linteaux portent des Buddha assis en méditation tandis qu'apparaissent, dans les crosses de feuil-lage, de petites nāgīs à capuchon tricéphale et corps humain dans l'attitude de l'añjali. De telles scènes, encore que nous n'en avons pas recherché l'interprétation exacte, suffiraient à prouver que l'association Garuda-Nāga est autre chose qu'une fantaisie de décorateur et qu'elle est bien liée au bouddhisme mahāyāniste.

Les rinceaux historiés, dont les pilastres de Tà Prohm 534 et de Práh Khắn 522 nous fournissent tant de savoureux exemples, nous montrent aussi Garuda dans les scènes difficilement déchiffrables, on l'y voit brandissant des quadrupèdes ou encore tenant à bout de bras de petits personnages, tête en bas; ceux-ci pourraient être les ascètes qui faisaient pénitence dans cette position sur le banyan où se posa Garuda lorsqu'il entreprit de libérer Vinatā, épisode auquel font également allusion les textes bouddhiques tardifs.

Il semble bien que, tout en utilisant des formules nées dans le style précédent, les sculpteurs du Bayon ont fait de leur Garuda un personnages authentiquement

<sup>(1)</sup> Le Prálı Stů'n, seul sanctuaire décoré des visages, s'ornait des mêmes garudas, il n'en reste aujourd'hui que la partie inférieure et ils sont inétudiables mais il est permis de se demander si nombre des innovations du style du Bàyon n'ont pas d'abord été essayées dans le groupe du Prálı Khan de Kn Svày.

<sup>(2)</sup> Linteaux à branche constamment brisés, Práh Khan d'Ankor.

bouddhique. Si, par ailleurs, leur part d'invention est faible, ils n'en ont pas moins tiré un parti décoratif remarquable dont le reflet ne se conservera même plus dans les œuvres les plus tardives.

### PÉRIODE DE DÉCADENCE (VERS LE XIV. SIÈCLE)

On a coutume de ranger dans les œuvres de la période de décadence les bas-reliefs de la Galerie intérieure du Bàyon.

Le Garuda vāhana de Viṣṇu de la Galerie ouest, s'il est d'une facture médiocre, ne montre cependant pas de preuves très évidentes de décadence. Son aspect reste celui de tous les garudas du style du Bàyon, aux maladresses près, et lié à Viṣṇu il retrouve même des caractères tombés en désuétude depuis l'époque d'Ankor Vàt : courte barbe en collier, diadème, bijoux moins nombreux. L'étude de tous ces caractères, le costume de Viṣṇu encore semblable à celui des Galeries d'Ankor Vàt, ne permettent pas de conclure avec certitude à l'existence d'une œuvre tardive. Tout au plus peut-on souligner son indéniable maladresse.

Les bas-reliefs de la Galerie nord d'Ankor Vat nous montrent des garudas nettement tardifs. Une main-d'œuvre étrangère, probablement chinoise, paraît avoir achevé ces bas-reliefs (1). Les garudas que nous y rencontrons conservent l'attitude de vol traditionnelle, la mise en place des personnages ayant été vraisemblablement gravée sur les murs à l'époque même de la construction. Par contre, ils sont incompris dans le détail : les seins se dessinent en spirales caractéristiques, les membres postérieurs s'emplument jusqu'à la naissance des griffes, les bijoux s'ornent de lourds fleurons quadrilobés tandis que le diadème, très haut, rappelle curieusement celui des Buddha parés de facture taï. Nous serions ainsi tentés de conclure que les bas-reliefs auxquels appartiennent nos garudas sont de facture siamo-khmère.

Ces garudas d'Ankor Vàt nous permettent de placer dans la chronologie un curieux buste de Garuda en ronde-bosse qui provient du Bàphûon (pl. XXXIV). Celui-ci paraît en effet en marge des types étudiés mais il porte, comme les premiers, un décor de spirales sur les seins, des bijoux à gros fleurons, un diadème tardif quoique non encore complètement siamisé, un très haut mukuta. Les yeux, qui n'ont plus rien des yeux saillants traditionnels, remontent très haut vers les tempes et la naissance du bec s'orne de trois motifs superposés, traits qui sont constants aux garudas de la Galerie nord. Il porte en outre le collier de médaillons noté aux figures du Bàyon et peut être, par là même, considéré comme une des sculptures en ronde-bosse les plus tardives, encore imprégnées des traditions du Bàyon mais dans lesquelles les influences taï commencent déjà à se faire jour.

Garuda paraît ainsi être l'un des rares motifs que nous puissions suivre tout au long de l'art khmèr puisque nous le rencontrons dès les œuvres les plus anciennes et qu'il figure encore dans les plus tardives. Il existe d'ailleurs toujours dans l'art contemporain, paré comme un prince, mais le plus reconnaissable de tous les animaux mythiques hérités d'un lointain passé.

### LES BRONZES KHMÈRS ET GARUDA

Dans une étude sur Garuda, les bronzes ne sauraient être passés sous silence car ils nous en ont conservé de forts beaux exemples. Ceux-ci ne peuvent cependant

<sup>(1)</sup> V. Goloubew, Artisans chinois à Ankor Vat, in BEFEO, XXV, p. 513 et suiv.

être étudiés en même temps que les œuvres lapidaires car la matière même a permis aux bronziers la réalisation de formes que la pierre ne permettait pas d'obtenir.

Il est, de plus, évident que la commande des bronziers était particulière et qu'on ne saurait rencontrer toutes les œuvres de pierre traduites en bronze ni trouver à chaque bronze un répondant en pierre. En fait, chaque commande est fort différente et nous pouvons pratiquement classer les bronzes représentant Garuda en trois catégories : des statuettes cultuelles, des enseignes militaires, des éléments d'objets cultuels ou mobiliers.

Tous les bronzes que nous avons pu étudier datent au plus tôt du style du Bàphûon et plus probablement du style d'Ankor Våt et des styles postérieurs, ils correspondent donc à la période pendant laquelle Garuda a eu la plus grande importance.

Dans les pièces qui paraissent les plus anciennes, Garuda a encore le facies, un peu clownesque, que nous avions observé à l'époque du Bàphûon, avec les triangle superposés à la naissance du bec mince et recourbé, mais il possède toujours à la fois les ailes et les bras et son diadème est en forme de couronne. Ces différents caractères nous amènent à placer de telles images soit à l'extrême fin du style du Bàphûon, soit au début du style d'Ankor Vat.

1. Statuettes cultuelles. — Toutes ces statuettes représentent Garuda vāhana portant soit Viṣṇu seul, soit une trinité viṣṇuīte. Toutes celles que nous avons pu étudier datent de la fin du style du Bàphûon au plus tôt et plus vraisemblablement du style

d'Ankor Vat, donc de la grande époque visnuïte.

La plupart des garudas présentent les caractères soulignés plus haut, d'autres ont toutes les caractéristiques du style d'Ankor Vat. Garuda est généralement représenté jambes écartées dans une attitude de marche, tête légèrement levée, ailes étendues, les bras horizontaux, main droite projetée vers le haut, main gauche en avant, avant-bras légèrement repliés. Dans les pièces qui paraissent les plus anciennes il possède le torse bombé et trop ample, la taille étranglée de l'époque du Bàphûon. Il se pare des bijoux caractéristiques du moment avec, en plus, le très large nœud papillon à l'attache postérieure de la ceinture que seuls les bronzes ou les bas-reliefs ont permis de réaliser. De même, la queue est relevée, comme plus tard aux balustrades. Cet aspect était interdit à l'art lapidaire qui, dans les représentations debout, devait traiter queue et pan vertical de la ceinture comme des points d'appui. Notons encore que les membres postérieurs sont plus ceux d'un oiseau que dans la statuaire; quoique tout aussi illogiques ils se parent d'un ergot encore que les pieds soient toujours ceux d'un être le plus souvent indéfinissable. Enfin, certains garudas, tout en gardant le facies caractéristique du Bàphûon, se parent d'un collier à pendeloque, voire d'un collier-ceinture. Ces pièces tendraient à laisser supposer que dans l'art du bronze l'esthétique du Bàphûon s'est maintenue assez longtemps. La présence de sleurons aux diadèmes amène à la même conclusion.

Visnu est debout sur les bras de son vāhana, les jambes en demi-flexion. Il n'est pas toujours figuré sous le même aspect et l'étude de ses attributs comme leur place peut permettre son identification exacte que nous n'avons pas à aborder ici.

D'autres statuettes, plus rares, montrent Garuda, bras arrondis au-dessus de la tête, touchant de ses mains les genoux de Viṣṇu ou encore Viṣṇu, dans une attitude de marche lui aussi, ou plutôt d'escalade, prenant appui du pied droit sur la queue de sa monture. Une est particulièrement curieuse car Garuda brandit deux nāgas monocéphales qu'il tient à mi-corps et dont Viṣṇu semble tenir les queues comme des rènes (1).

<sup>(1)</sup> Décrit et reproduit dans G. Cædès, A.A. Bronzes khmers, p. 54 et pl. XLIII, 2.

Les garudas portant une trinité nous montrent soit Visnu encadré de deux personnages féminins debout sur les mains de Garuda dans une attitude de danse — sans doute Bhūmidevī et Çrīdevī — soit d'un personnage masculin et d'un personnage féminin (1). Une de ces trinités mérite d'être décrite en particulier. Elle représente Garuda debout sous une arcature, ailes éployées, posant simplement les mains sur les capuchons de deux nāgas pentacéphales et portant Viṣṇu sur ses épaules entre deux personnages plus petits debout sur l'extrémité de ses ailes, le féminin sur l'aile gauche, le masculin sur l'aile droite, portant des attributs viṣṇuītes. L'identité précise des deux images de Viṣṇu est difficile à préciser, plusieurs attributs étant détruits.

2. Les enseignes militaires. — Des fragments seuls nous sont conservés, mais les bas-reliefs d'Ankor Vat (2) nous en montrent de fort belles sculptées avec une scrupuleuse minutie. C'est celles-ci que nous pourrons définir. Garuda y est encore représenté en vahana dans l'attitude décrite pour les statuettes cultuelles les plus fréquentes mais il a un mouvement plus puissant et paraît bondir, une patte levée,

tandis que Visnu brandit ses attributs dans une pose de combat.

Il est possible qu'un certain nombre des pièces que nous avons classées parmi les statuettes cultuelles soient en réalité des enseignes conservant un type antérieur à celui d'Ankor Våt puisque nous avons remarqué dans l'étude de Garuda vāhana que l'évolution se faisait vers un dynamisme plus accusé. Quoi qu'il en soit, seules nous paraissent pouvoir être considérées avec vraisemblance comme enseignes les statuettes où Viṣṇu apparaît dans une attitude de combat et celles dont le socle est suffisamment réduit pour s'adapter à l'extrémité d'une hampe. Sur l'une des pièces que nous avons pu étudier, Garuda porte un authentique sampot plissé (3), ses pattes sont traitées en serres avec trois griffes en avant et une en arrière et l'habituel ergot. Cette forme des pieds, oubliée dans la statuaire contemporaine, n'est pas exceptionnelle pour les garudas des enseignes et se retrouve mème sur quelques autres pièces.

Objets cultuels ou mobiliers. — Garuda, comme le naga auquel il finit par se substituer, a joué un rôle important dans le domaine de la décoration. Notre but n'est pas d'énumérer toutes les pièces de décor dans lesquelles il peut figurer, la liste serait considérable et sans grand intérêt mais deux éléments nous semblent mériter attention, ce sont, parmi les objets cultuels, les vajras sous leurs différentes formes, et, parmi les objets mobiliers, les abouts divers et particulièrement ceux des timons.

Les vajras, qu'ils soient traités en authentiques vajras ou qu'ils servent de poignée aux clochettes cultuelles, présentent le plus souvent, et comme seul élément de décor, de petites têtes ou de petits bustes de garudas. Cette union du foudre et de Garuda nous paraît mériter d'être soulignée car elle pourrait être un nouvel aspect des rapports qui sembleraient exister entre Vajrapāṇi et Garuda.

Les abouts, qui utilisent comme élément décoratif la composition des extrémités des balustrades, donnent comme celles-ci une importance croissante à Garuda au détriment des nagas, mais alors que ceux-ci ne disparaissent jamais des extrémités des balustrades, les bronzes atteignent un stade d'évolution plus avancé

puisque Garuda y est fréquemment représenté seul.

Parmi les pièces les plus proches des balustrades, une extrémité de timon du Musée de Bankòk mérite d'être notée autant pour la beauté de son exécution que

<sup>(1)</sup> Les attributs généralement incomplets ou indistincts rendent toute identification hasardeuse.

<sup>(2)</sup> Galerie sud, partie ouest : défilé royal.
(3) Musée Albert Sarraut, bronze E. 767.

pour le détail de sa composition (1). Garuda y chevauche un nāga tricéphale et tient de ses bras, mains en añjali, les premières têtes de deux capuchons tricéphales terminés en crosses. Cette composition est celle que nous avons vue aux balustrades du deuxième type du style du Bàyon, mais nous y remarquons déjà des tendances qui s'imposeront par la suite dans l'art du bronze; les capuchons latéraux sont comme coupés verticalement et le type des nāgas tend à être contaminé par celui de Garuda avec les yeux remontant vers les tempes et le musse devenant une espèce de bec droit. Garuda a, par ailleurs, les seins soulignés de lignes courbes et ce trait annonce, comme la forme des yeux, les garudas tardifs que nous avions décrits dans l'étude de la statuaire. Il semble ainsi que les bronzes, au moins les bronzes décoratifs, présigurent les tendances de la grande sculpture. Les abouts de bronze ornés d'un capuchon de têtes de garudas, sans aucun nāga, paraissent ainsi marquer l'aboutissement vers lequel tendaient les extrémités des balustrades où Garuda prenait toujours plus d'importance. Les événements historiques arrêtèrent brusquement l'évolution...

L'étude des bronzes nous a fait connaître une grande variété de représentations de Garuda, la matière autorisait la réalisation d'œuvres que la pierre ne permettait même pas de concevoir et les bronziers ayant fait souvent preuve de beaucoup de fantaisie et de personnalité, un classement typologique n'apporterait que peu d'enseignements. Il semble pourtant que leur œuvre, en dehors de toutes considérations d'esthétique, est loin d'être négligeable car, si elle conserve parfois le souvenir de modèles surannés, elle serait souvent aussi le prototype des œuvres sculptées en pierre. Plus encore que le petit bas-relief, qui annonce si souvent

les tendances nouvelles, les bronzes devanceraient le grand art.

### GARUDA DANS L'ART KHMÈR ET DANS L'ART ČAM

Les rapports entre art khmèr et art čam à différents moments de l'histoire ont déjà été soulignés (2) de même que les analogies entre garudas khmèrs et čams ont été signalées à plusieurs reprises et nous avons noté la curieuse ressemblance du Garuda d'un linteau de Lolei avec le type čam. Nous croyons pouvoir apporter au problème des influences réciproques quelques précisions en ce qui concerne Garuda.

Les plus anciens garudas cams que nous connaissons sont ceux du Pr. Damrei Krap. Traités en atlantes et figurés à mi-corps aux angles des corniches, ils semblent de type humain mais sont difficilement étudiables et ne paraissent pas avoir eu d'influence sur le Garuda khmèr qui n'est jamais représenté sous cet aspect.

L'art cam continue, au contraire de l'art khmèr, à subir des influences indojavanaises très sensibles. Ses garudas des styles postérieurs, celui de Khu'o'ng-mī, par exemple (3), sont très différents des types khmèrs. Ils portent le diadème étroit, à gros fleurons nettement séparés, d'origine indienne, et leur faciès est influencé par l'esthétique javanaise.

Avec le style de Mi-son A, nous devons noter une forme qui, si elle reste sans

(3) H. Parmentier. I.C., t. I, fig. 53.

<sup>(1)</sup> Reproduit dans G. Codès, A.A. Collections archéologiques du Musée de Bangkok, pl. XXV.
(2) Pour les rapports entre art khmèr et art cam et pour la chronologie came : cf. Ph. Stern, L'Art du Champa et son évolution.

influence du point de vue aspect, peut avoir inspiré l'attitude donnée aux garudas khmèrs à une date postérieure. Il s'agit d'un fronton de Trà kiệu (1) où Garuda, de type javanais et coiffé d'une tiare à trois gradins fleuronnés, apparaît bras repliés et mains en abhaya devant un capuchon de nāgas à cinq têtes. Le symbole semble être celui de l'oiseau fabuleux contre lequel les nāgas sont sans pouvoir. Jamais une composition semblable ne figure dans l'art khmèr mais le geste apparaît au contraire dans le style du Bàyon, avec le décor des balustrades. Il est possible que le changement d'attitude de Garuda, qui coïncide avec la période où le Campa devient province khmère, ait été inspiré par de tels modèles. Il nous paraît intéressant de noter par ailleurs, pour l'évolution de la statuaire came, que les garudas de Trà kiệu portent, en avant des oreilles, les favoris courbes qui caractérisent

toute la statuaire humaine dans le style de Mî-son A1.

Avec les monuments du style du Binh-định nous constatons qu'une influence khmère s'est exercée indiscutablement sur l'aspect des garudas cams. Cette influence ne saurait nous surprendre puisque le style du Binh-dinh correspond à la période d'hégémonie khmère sur le Campa. Elle a été soulignée pour la première fois par II. Parmentier et se traduit autant par l'aspect de Garuda que par le rôle nouveau qu'il joue dans la décoration architecturale. C'est surtout la forme atlante qui paraît avoir fait école et c'est dans cette attitude que Garuda figure aux angles de corniche à Hung-thanh (2) ou aux frontons des Tours d'Ivoire (3). Mais il ne s'agit pas de copie servile, si l'aspect est très proche, comme l'attitude, du Garuda khmèr, le rôle n'en est pas moins adapté à la composition du Kalan et nulle part au Cambodge on ne retrouverait un modèle direct aux frontons des Tours d'İvoire. Si par ailleurs l'aspect du sanctuaire de Hung-thanh est inspiré de toute évidence par les sanctuaires du style d'Ankor Vat, il n'en reste pas moins que le modèle des garudas de la corniche doive être recherché à une époque plus tardive, car nous ne le rencontrons pas avant l'époque du Bàyon et les figures des bibliothèques d'Ankor Vat sont, contrairement à l'opinion de M. Stern, traitées dans un tout autre esprit. Il paraîtrait, par ailleurs, illogique de considérer inversement que l'attitude « atlante » puisse être une création came exploitée par les artistes khmèrs. Dans l'art khmèr la filiation est directe, nous croyons l'avoir établi, tandis qu'il s'agirait pour l'art cam d'une véritable création spontanée.

C'est encore en atlantes qu'apparaissent les garudas des piédestaux de Tháp-mam (4) nettement khmèrs d'esprit mais plus tassés, plus surchargés de bijoux qui sont cams dans le détail. Les nāgas qui s'enroulent autour de leurs bras ne sont pas une invention came, nous les notons, assez tôt, sur un bronze khmèr, puis à Bantãy Chmàr, aux garudas passant de l'édifice d'angle sud-ouest de la Galerie des bas-reliefs, et la disparition du corps des nāgas pourrait avoir laissé, chez les garudas de la troisième période du style du Bàyon, un souvenir dans le curieux galon de plumes stylisées que nous avons noté ornant leurs bras levés.

Il nous semble que les sculptures de Tháp-mam auraient chance d'être influencées par la deuxième période du Bàyon, les sculpteurs cams qui ont renchéri sur la parure khmère n'auraient vraisemblablement pas dédaigné le motif de la troisième période qui leur permettait des développements originaux. Cette ignorance de la période la plus tardive du Bàyon correspondrait bien au

<sup>(1)</sup> Musée Blanchard de la Brosse : C. 22, 3 reproduit dans L. Malleret, Catalogue général des collections, t. I, pl. IX.

<sup>(3)</sup> Ph. Stern, op. cit., pl. 20a. (3) Ph. Stern, op. cit., pl. 48a.

<sup>(4)</sup> Ph. Stern, op. cit., pl. 45-c et L. Malleret, op. cit., pl. X.

développement des relations entre empire khmèr et Čampa pendant le règne de Jayavarman VII. Pourtant inspiration ne signifie pas, pour les sculpteurs cams, copie servile et nous ne saurions trop souligner, après M. L. Malleret, que le Garuda de Tháp-màm « présente..., dans une synthèse originale, les éléments d'une inter-

prétation proprement came » (1).

Ainsi, dans le cas particulier que nous étudions, l'art khmèr se présente beaucoup plus comme inspirateur que comme imitateur. Tout au plus pouvons-nous noter comme reçue l'attitude de Garuda en abhaya et encore ne s'agit-il que d'une hypothèse. Pour le reste, et seulement pendant le style du Bàyon, les artistes khmèrs apparaissent plutôt comme chefs d'école sans que les artistes cams abandonnent toutefois leur personnalité.

\* \*

Parvenu au terme de cette étude du Garuda khmèr, il ne nous semble pas inutile de résumer sous une forme condensée les constatations essentielles que nous avons été amené à faire sur son évolution. Notre but est seulement de noter ici les éléments assez caractéristiques pour permettre de préciser la place occupée dans la chronologie par un Garuda ou par une pièce quelconque portant son image. Nous n'ignorons pas qu'il n'est souvent qu'un élément décoratif au milieu de beaucoup d'autres et qu'il serait vain de vouloir fonder une conclusion absolue sur les enseignements tirés de sa seule étude. Pourtant, il revêt une importance suffisamment grande pour posséder des caractères bien définis à l'intérieur d'un même style. Il répond même à des données plus strictes, relativement, que la statuaire humaine et il semble qu'il existe moins de différence entre les garudas exécutés par des ateliers provinciaux et ceux des grandes fondations qu'entre bien des images de divinités d'écoles différentes.

Dans un but pratique, et pour plus de clarté, nous croyons devoir résumer successivement : la place tenue par Garuda dans l'ensemble de la sculpture khmère, l'évolution de Garuda lui-même et enfin l'évolution de Garuda considéré en tant

que vāhana.

#### I. — LA PLACE DE GARUDA DANS LA SCULPTURE

Garuda figure dans le décor des linteaux pendant toute la durée de l'art khmèr, pratiquement du style de Sambór jusqu'à l'apparition des linteaux à crosses contrariées de la fin du style du Bàyon. Il semble, par ailleurs, que les linteaux de Prei Kmen et de Kompon Pran ne le représentent pas et qu'il ne figure que rarement dans le style du Bàkhèn, sauf à l'extrême fin, et dans le style de Prè Rup.

Dans le décor des pilastres, il apparaît avec le style de Práh Kô et s'y maintient par la suite, avec plus ou moins de fréquence selon que les pilastres sont plus ou moins historiés, jusqu'à la fin; le décor en scènes des bas de pilastre caractérise le style d'Ankor Vat.

Dans le décor des frises, il n'est représenté que sporadiquement : style de Prán Kô, style du Bàphuon (aux moulures), style d'Ankor Vat, style du Bàyon (cor-

niches des salles de danseuses).

Le décor des toitures ne l'utilise, aux voûtes, que durant le style du Bàphûon,

<sup>(1)</sup> L. Malleret, op. cit., p. 54.

en épis de fattage, et durant le style d'Ankor Vat, en abouts de fausses-tuiles, et aux superstructures dès le style de Kòh Ker, en antéfixes d'angles; nous le retrouvons à cette place aux styles du Baphûon et d'Ankor Vat.

Aux angles des piédestaux, Garuda apparaît avec le style de Kôh Ker et réapparaît au style du Baphûon, caractérisant les styles où les piédestaux à figures sont

en faveur.

Les extrémités des frontons s'ornent exceptionnellement de garudas à Bantãy Srěi, au style d'Ankor Vat, sous des aspects très divers, et dans la troisième période du style du Bayon, aux tours du Bayon même.

Il se mêle aux nāgas des extrémités des balustrades dans le style d'Ankor Vat, d'abord dans le décor des crêtes, puis comme personnage principal, c'est dans ce

rôle qu'il orne toutes les balustrades du style du Bàyon.

Les grands bas-reliefs sont exceptionnels, nous rencontrons chaque fois Garuda : à la fin du style du Bằkhèn (Pr. Kravan), au style d'Ankor Vat (Ankor Vat), au style du Bàyon (Bàyon, Terrasse Royale).

En haut-relief de dimensions monumentales, il ne caractérise que le style du Bàyon : redents des tours à visages, décor des murailles d'enceinte (Práh Khan

d'Ankor).

Dans la ronde-bosse enfin, il apparaît avec le style de Koh Ker, réapparaît au style du Bàphûon, seul ou vāhana, puis au style du Bàyon, comme vāhana. Nous ne pouvons faire état du Garuda de la source de Wat Ph'u, impossible à définir avec une précision suffisante mais nous devons signater les garudas tardifs dont

l'évolution se perpétue jusqu'à nos jours.

Nous n'attachons à cet essai de classement qu'une valeur toute relative, car il serait vain de vouloir dater un Garuda d'après l'élément qu'il peut décorer, sans tenir compte des caractères de cet élément ni de ceux de Garuda lui-même. Par contre, sachant que certains éléments du décor architectural ne comportent Garuda que pendant certaines périodes nettement définies, le travail de recherche se trouve simplifié.

### II. — L'ÉVOLUTION DE GARUDA

Garuda est toujours représenté dans l'art khmèr sous l'aspect d'un être hybride ne possédant que deux ailes et deux bras. Ce n'est que pendant le style du Bàphûon que les bras, et plus exceptionnellement les ailes, sont supprimés dans le bas-relief et la sculpture décorative.

En dehors de cette période, l'évolution de Garuda est caractérisée par la modification des traits physiques et surtout par l'enrichissement de la parure, plumage ou bijoux. En dehors de périodes limitées, où les traits physiques subissent des modifications particulièrement nettes, ceux-ci constituent des données beaucoup moins précises que la parure qui constitue le plus souvent le seul véritable élément de datation (1).

#### Nous noterons:

A. Garuda à tête humaine. — Le plus ancien, disparaît au plus tard au milieu du ix° siècle.

<sup>(1)</sup> L'aspect des nagas peut fournir lui aussi un élément de datation, nous l'avons décrit en cours d'étude et ne pouvons y revenir dans ce bref résumé sans le surcharger.

- 1. Sans parure, coiffé d'une chevelure en grosses boucles et portant de lourds disques aux oreilles : du vii au milieu du ix siècle au plus tard et probablement style de Sambór (1).
- 2. Paré d'une simple ceinture lisse : vers la première moitié du 1x° siècle, style du Kulėn.
- B. Garuda à tête d'oiseau. Le plus fréquent, à partir du milieu du ix° siècle et pendant toute la durée de l'art khmèr.
  - 1. Coiffé d'un diadème :
- a. Avec rosaces au-dessus des oreilles (constant jusqu'au style du Bàphûon exclusivement):
- mukuṭa tronconique évasé jusqu'à la fin du premier quart du x° siècle : apparition successive d'une ceinture emplumée, d'un collier pectoral, puis d'un pan triangulaire à la ceinture. Ces enrichissements naissent tous dans le style de Práh Kô;
- mukuța conique: à partir de la fin du premier quart du x° siècle et jusqu'à la fin du xıı° siècle environ;
  - parure de Práh Kô : fin du premier quart du x° siècle (Pr. Kraván);
- apparition d'une ceinture de torse, d'une ceinture orfévrie sur la ceinture de plumes, bracelets, pendants d'oreilles allongés remplaçant les disques, indication d'une courte barbe : deuxième quart du x° siècle, style de Kòḥ Ker;
- dans la seconde moitié du x° siècle, par volonté d'archaïsation, la parure de Kòḥ Ker est abandonnée (Prè Rup) et les anneaux d'oreilles réapparaissent sous l'aspect de disques évidés (Bantãy Srěi).
- b. Coissé d'un diadème sans rosaces au-dessus des oreilles (de la seconde moitié du xi° siècle à la fin du xii° siècle et dans les images tardives):
- garudas figurés souvent sans bras, ceinture, pan antérieur et pan postérieur traités en éléments de parure non orfévris, ceinture parfois infléchie en anses sur les cuisses, le collier pectoral n'existe que sporadiquement : seconde moitié du xi° siècle, style du Bàphion;
- esthétique traditionnelle, collier pectoral à pendeloques et bracelets, ceinture et pans sobrement orfévris, bordure de plumes sur la face externe des cuisses et plumage traité en sampot, griffes de félin, barbe remplacée par un court plumage : première moitié du xu° siècle, style d'Ankor Vät.
- parure surchargée, importante collerette de plumes, diadème caractéristique du style du Bàyon (2), pendant d'oreilles losangés : dernier quart du x111°, style du Bàyon.
- c. Diadème s'orientant vers l'aspect ta'i, seins ornés de spirales, yeux remontant vers les tempes, disparition de la collerette de plumes : représentations tardives, vers le xiv° siècle probablement.
  - 2. Sans diadème (seconde moitié du xIII° siècle et premier quart du XIII° siècle) :

<sup>(1)</sup> Nous ne pouvons tenir compte ici du linteau de Sambór S-I qui paraît exceptionnel dans l'état actuel des découvertes.

<sup>(2)</sup> Pour les différents aspects du diadème, J. Boisselier, BSEI, t. XXV-2. Évolution du diadème dans la statuaire khmère.

- a. Parure caractéristique d'Ankor Vat, enrichie. Tête auréolée de feuillages ou de courtes plumes, barbe de petites plumes stylisées : fin du style d'Ankor Vat.
- b. Parure surchargée : collier pectoral, collier-ceinture, bracelets, pendants d'oreilles losangés terminés en crosse feuillue, auréole et ample collerette de plumes, parfois un collier haut de médaillons : troisième quart du xIII° et premier quart du XIII° siècle : style du Bàyon.

Du point de vue de l'attitude, nous pouvons encore noter que Garuda est hiératique du vu° au début du x° siècle, qu'il est figuré en mouvement à partir du x° siècle et que ce mouvement augmente d'intensité jusqu'au milieu du xu° siècle. Il se mêle aux nāgas des balustrades et est figuré bras levés à partir du même moment, avec un maximum de fréquence dans le style du Bàyon.

3. Garuda văhana. — Il semble n'apparaître, vāhana de Viṣṇu, qu'à partir de la seconde moitié du ix° siècle, sa parure ne se distingue en rien de celle des autres garudas mais l'attitude du personnage qu'il porte mérite de retenir l'attention.

Les images les plus anciennes représentent Visnu à califourchon sur les épaules de Garuda. Nous n'en connaissons pas d'exemples antérieurs au milieu du 1x° siècle

mais elles semblent, en tout cas, disparaître avec le style de Práh Kô.

En effet, au style de Práh Kô, donc dès le troisième quart du x° siècle, Visnu est représenté assis dans l'attitude du délassement royal puis assis à la javanaise. Nous avons cru pouvoir établir que la première attitude nous paraissait la plus ancienne, en fait elle ne dépasse pas le style de Práh Kô et ne réapparaît que dans le style de Bantāy Srĕi, par copie du passé. Les images de Bantāy Srĕi ne peuvent d'ailleurs pas être confondues avec celles de Práh Kô car les bijoux, et particulièrement les mukuṭa, sont complètement différents. L'attitude assis à la javanaise se perpétue au contraire jusque dans le style du Bàphûon, donc jusqu'à la fin du xı° siècle approximativement. Rappelons que Garuda est représenté dans l'attitude de la marche, ou de l'envol, à partir de la fin du premier quart du x° siècle et qu'il soutient alors les genoux de Viṣṇu; dans la seconde moitié du xı° siècle il est au contraire figuré les bras écartés ou sans bras.

Višņu est debout sur les épaules de Garuda aux bras étendus, un pied levé parfois,

à partir du début du xii° siècle et jusqu'à la fin de l'art khmèr.

Avec le style du Bàyon, apparaît un nouveau personnage en qui nous avons cru reconnaître soit une représentation de Vajrapāṇi, soit Aruṇa. Son attitude marque un retour en arrière puisque, de nouveau, il est figuré assis à la javanaise, mais dans son aspect comme dans celui de Garuḍa, les détails de la parure suffisent à faire reconnaître, au premier examen, une œuvre de l'époque du Bàyon.

Nous n'avons pas fait état des bronzes dans ces aperçus résumés parce que les caractères particuliers qu'ils présentent auraient obligé à de longs développements sans application pratique dans l'étude de la statuaire proprement dite. Nous ne prétendons pas non plus avoir rassemblé dans le présent chapitre toutes les caractéristiques de Garuda, nous avons seulement essayé de noter les aspects essentiels, capables de guider utilement la recherche et d'aider à préciser la place de certaines pièces dans la chronologie.

\* \*

Dans le domaine de l'iconographie, nous ne pensons pas avoir épuisé toutes les questions que soulèvent les différents aspects de Garuda dans l'art khmèr. Le Garuda du style du Bàyon paraît posséder des caractères bien particuliers qui en font, comme

aujourd'hui au Cambodge, un personnage bouddhique. Sa présence et son attitude, comme l'aspect des nāgas qui l'accompagnent, posent un certain nombre de problèmes pour lesquels nous avons été amenés à émettre quelques hypothèses dont nous ne nous dissimulons pas la fragilité. Loin de les considérer comme des solutions, nous ne leur attachons qu'une valeur d'instruments de recherche.

Dans le domaine plastique nous nous trouvons sur un terrain beaucoup plus ferme au contraire puisque, tout en établissant la place non négligeable de Garuda dans l'art khmèr et l'utilité de son étude pour les travaux d'évolution, nous avons pu montrer sa libération extrêmement rapide vis-à-vis des modèles de l'Inde et la filiation entre le style d'Ankor Våt et celui du Bàyon avec une continuité là où on croyait à une rupture.

\* \* 1

Le présent article était déjà sous presse quand nous avons découvert, au Phimã-nàkàs, un antéfixe d'angle décoré d'un Garuda.

Cet antéfixe nous fournit le chaînon qui manquait entre le style de Bantãy Srĕi et celui du Bàphûon. Nous avions été amené, en cours d'étude, à reconnaître que le manque de documents pour la période qui s'étend des dernières années du x° siècle au milieu du xı° siècle ne nous permettait pas de préciser à quel moment se produisait le profond changement d'aspect qui caractérise Garuḍa dans le style du Bàphûon (cf. supra, style des Khlãň).

La pièce découverte n'apporte que quelques précisions nouvelles quant à l'évolution du Garuda khmèr mais elle pose aussi un problème quant aux relations qui ont exister entre art khmèr et art cam vers le début du xi° siècle.

Du point de vue de l'évolution, le Garuda du Phimanakas paraît faire la liaison avec les images du Baphûon dont il annonce déjà l'aspect du visage par le décor caractéristique à la naissance du bec. Mais il reste pourvu de bras et d'ailes, et la représentation sans bras la plus ancienne demeure celle du fronton de Práh Vihar (1).

L'attitude, par contre, paraît sans rapports directs avec celles que nous avions notées pour les pièces khmères. Ce Garuda à mi-corps rappelle vaguement celui de Kòḥ Ker mais dans une composition tout autre qui ne semble avoir de rapports qu'avec celles de frontons cams sensiblement contemporains. Comme au fronton de Trà-kiệu, il est représenté les ailes relevées et très stylisées, les bras projetés en avant. Les avant-bras malheureusement cassés ne permettent pas d'imaginer le geste des mains, mais il est curieux de remarquer que ce Garuda n'est entouré d'aucun serpent et qu'il se détache en avant d'un feuillage polylobé. Ce feuillage apparaît comme une stylisation, peut-être une incompréhension, des nāgas de Tràkièu. Il est sans parenté dans l'art khmèr qui nous présente par contre de nombreux exemples de nāgas d'abouts stylisés en crosses de feuillages. Nous sommes ainsi amené à considérer que le feuillage étrange figuré au Phĭmānàkàs serait une interprétation d'un modèle de naga polycéphale dont l'art cam nous fournit seul, jusqu'à présent, des exemples à la même place. Cette constatation laisserait supposer une influence du style de Mĩ-Son A, (Trà-kiệu) sur l'antéfixe que nous venons de décrire. Les études de M. Ph. Stern situent le style de Mi-Son A, vers le x° et le début du xi° siècle, ces dates approximatives confirmeraient l'hypothèse d'une inspiration possible. Si l'épigraphie ne fait aucune allusion aux rapports qui ont pu exister entre Campa et empire khmèr durant cette période, nous ne devons pas négliger que les rapports d'art à art ne supposent pas nécessairement guerres ou conquêtes.

<sup>(1)</sup> Gop. IV J, description, in H. Parmentier, AKC, p. 320 et suiv., et photographie in L. Finot, BCAI, 1912, pl. II.

\* \*

Il pourrait paraître surprenant que nous n'ayons pas fait allusion, dans l'analyse du style du Bàyon, aux suparnas mâles et femelles du bassin du Palais Royal. Nous n'avons pas cru devoir les mentionner ici parce qu'ils présentent un aspect très particulier et que leur étude nous paraît ne devoir être abordée qu'avec celle de l'ensemble des bas-reliefs du Palais Royal, étude que nous nous proposons de présenter dans un prochain article.



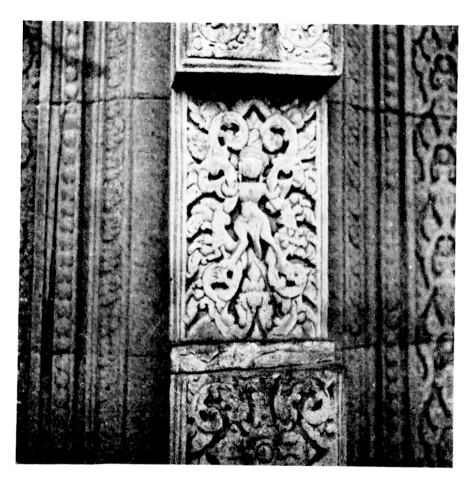
a. — Style de Sambór. Linteau de provenance inconnue (Musée Albert Sarraut, C. 141).



b. — Style de Práh Kō Linteau (Práh Kō 585. Gop. Est, au sol).



a. — Fin du style du Båkhèn. Bas-relief (Pr. Kråvan, Sre central. Bas-relief intérieur).



b. — Style de Prè Rup. Montant de fausse-porte (Prè Rup, Sre Sud-Ouest, fausse-porte Sud).



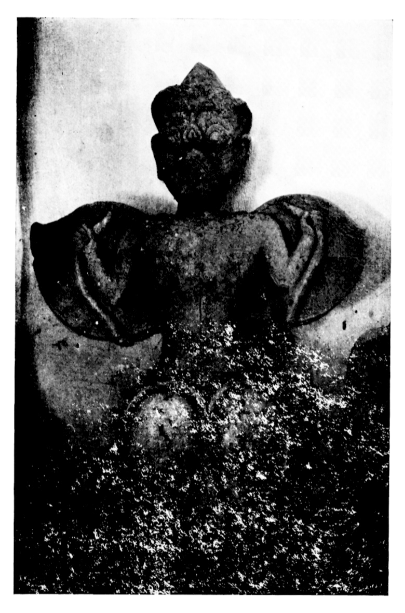
Style de Bantāy Srči, Pilastre (Bantāy Srči, Sre central, avant-corps, face Est).



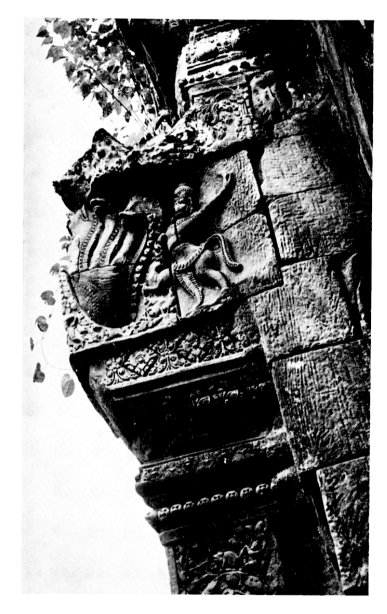
a. — Style du Bàphùon. Épis de faîtage (à gauche : Mébon occidental, mur de clôture; à droite : Bàphùon, 2° étage; dépôt de la Conservation d'Ankor).



b. — Style du Bàphûon. Bas-relief (Bàphûon, Gop. Il Ouest, avant-corps, face Ouest).



a. — Style du Bàphùon. Ronde-bosse (Pr. Ólók, Dépôt de la Conservation d'Ankor nº 3107)



b. — Style d'Ankor Våt. Extrémité de fronton
 (Thommanon. Avant-corps du sanctuaire, fronton Sud).



a. — Style d'Aŭkor Våt. Extrémité de balustrade, face antérieure. (Aŭkor Våt, 2° étage, Terrasse intérieure, déplacée).



 b. — Style d'Ankor Våt.
 Extrémité de balustrade, face postérieure (même pièce).



Style du Bàyon. Ronde-bosse (Garuḍa-vāhana provenant de Bantāy Chmàr) Musée Albert Sarraut, B. 362.



Style du Bàyon. Extrémité de balustrade (Bantãy Chmàr, in situ).



Style du Bàyon. Extrémité de balustrade (Bàyon, in situ).



Style du Bàyon. Décor de murs (Añkor Thom. Terrasse royale, partie Nord).



Style du Bàyon. Angle de tour à visages (Bàyon, Garuḍa atlante).



Époque tardive. Ronde-bosse (Garuda trouvé au Bàphûon, dépôt de la Conservation d'Aûkor).